
פניני אור החיים

גליון שבועי במשנת מרן האור החיים הק' זיע"א

ובחרת בחיים

אתה מחליט איך ינהגו איתך
ה וַיֹּאמֶר אֵלָיו  ֶ ר אֱלהִֹים אֶל מֹשׁ וַיְדַבֵּ

אֲנִי ה’: )ו ב(
ובידו  למשפט,  העומד  אדם  לכם  תארו 

להחליט מה יגזור עליו השופט...
כן, זה קיים.   מובא בספרים הקדושים, שכפי 
איתו משמים.  כך מתנהגים   – שאדם מתנהג 
כל המרחם, מרחמים עליו מן השמים, וכן על 
הצל  כמו  צילך”,   - “השם  כביכול  הדרך,  זה 
האדם.    של  ותנועותיו  מעשיו  את  שמשקף 

משתלם להיות טוב.
“למה  רבינו  משה  אמר  שמות  פרשת  בסוף 
של  הגבוהה  דרגתו  לפי  הזה”.  לעם  הרעות 
הקב”ה  עליו.  טענה  כאן  הייתה  רבינו,  משה 
טוב ומטיב, ואיך ניתן לומר עליו “למה הרעות 
הכל  השם,  שעושה  מה  כל  הרי  הזה”.  לעם 
רבינו  משה  עם  נוהג  הקב”ה  אבל  לטובה.   
הוא  רבינו  משה  כי  ומדוע,  הרחמים,  במידת 
לנהוג  ראוי  איתו  גם  אז  וסבלן,  עניו  רחמן, 

במידת הרחמים.
הדברים מדויקים מאוד בפסוק, אומר האור 
משה  אל  אלוקים  “וידבר  הקדוש.  החיים 
מפורש  הפסוק  הרי  השם”.  אני  אליו  ויאמר 
ההדגשה  מה  משה’,  אל  אלוקים  ‘וידבר 

הנוספת ויאמר ‘אליו’.
אל  ‘אלוקים’  וידבר  הפסוק.  כוונת  כך  אלא 
משה )‘אלוקים’ זו מידת הדין(, יש כאן טענה 
על האמירה ‘למה הרעות’. ובכל זאת ויאמר 
‘אליו - אני השם’, אליך, משה רבינו אני נוהג 
הרחמים(,  מידת  זו  )‘השם’  הרחמים  במידת 
ומדוע, כי משה רבינו עניו מכל האדם, סבלן 
היא  ההנהגה  אליו  לכן  מידותיו,  על  ומעביר 

ברחמים:
‘אליו - אני השם’.

התורה מרחיבה דעתו של אדם
רָאֵל וְלאֹ  נֵי יִשְׂ ן אֶל בְּ ה כֵּ ֶ ר מֹשׁ וַיְדַבֵּ

ה מִקֹּצֶר רוּחַ וּמֵעֲבֹדָה  ֶ מְעוּ אֶל מֹשׁ ָ שׁ
ה )ו ט( ָ קָשׁ

כשיש לנו שאלה, אפילו במילי דעלמא, אנחנו 
שואלים ומתייעצים עם תלמידי חכמים.

אדם שלומד תורה, יש לו ישוב-הדעת ורוחב 
לב להבין כל דבר. ההיפך ממה שנקרא ‘קוצר 

רוח’.
לבשר  ישראל,  בני  אל  רבינו  משה  כשבא 

התורה  אומרת  הגאולה,  בשורת  את  להם 
לא  הם  למה  ומדוע,  משה”,  אל  שמעו  “ולא 
סיבות.  שתי  התורה  אומרת  אליו,  שמעו 
מקוצר רוח. ומעבודה קשה.   “עבודה קשה” 
ישראל  בני  את  העבידו  המצרים  ברור,  זה 

בפרך. אבל מה זה “מקוצר רוח”.
מלבד  במצרים,  הקדוש,  החיים  האור  אומר 
ה”עבודה הקשה” שהייתה על בני ישראל, הם 
במצב  היו  ולכן  התורה,  את  קיבלו  לא  עדיין 
ה’רוח’.  את  להם  חסר  היה  רוח”.  “קוצר  של 

הדיבורים של התורה.
כי התורה – מרחבת לבו של אדם! 

זריזין מקדימין למצוות
ה ה’  ר צִוָּ ֶ אֲשׁ ה וְאַהֲרֹן כַּ ֶ עַשׂ מֹשׁ וַיַּ

ן עָשׂוּ )ז ו( אֹתָם כֵּ
צדיקים’,  ‘אורחות  בעל  אומר  כך  ‘הזריזות’, 

היא תכשיט לכל המידות הטובות.
מעלה יתירה יש לקיום המצוות מתוך זריזות 
הכבדות  על  להתגבר  להתעצל.  ומבלי 
המצוות.   אל  בזריזות  ולהשתוקק  הטבעית, 
אביך  רצון  לעשות  כצבי  ורץ  כנשר  קל 

שבשמים.
וכמו שדוד המלך אומר בפרק קי”ט בתהילים: 

‘חשתי ולא התמהמתי – לשמור מצוותיך’.
החיים  האור  אומר  בפסוק,  הכפילות  זו 
ציווה  כאשר   - ואהרן  משה  ‘ויעש  הקדוש, 
המוטל  את  שעשו  רק  לא  עשו’.  כן  ה’  אותם 
מייד  אלא  ואהרן’,  משה  ‘ויעש   - עליהם 
ומבלי  בזריזות  זאת  לעשות  מיהרו  שנצטוו 

להתמהמה.
‘כן  ומייד  תיכף  השם’,  אותם  ציוה  ‘כאשר 

עשו’!

וכל מעשיך יהיו לשם שמים
ה ה’  ר צִוָּ ֶ אֲשׁ ה וְאַהֲרֹן כַּ ֶ עַשׂ מֹשׁ וַיַּ

ן עָשׂוּ )ז ו( אֹתָם כֵּ
ליל הסדר בזמן שבית המקדש קיים, יושבים 

חבורת ליל הסדר ואוכלים קרבן פסח.
על אחד מהמסובים קוראים אנו את הפסוק 
את  קוראים  השני  ועל  בם’  ילכו  ‘צדיקים 

הסיפא של הפסוק ‘פושעים יכשלו בם’.
שניהם אוכלים מאותו קרבן פסח ממש. איך 

יכול להיות?
באכילה.  הכוונה  מה  תלוי  הגמרא,  אומרת 

המשך בעמוד ג' ◄

המשך בשבוע הבא

באור החיים
תולדות רבנו הק'

פרק שני: משפחת ן' עטר
רבי חיים הזקן ואחיו רבי שם טוב הנגיד

חיים  רבי  הקדוש  הגאון  של  שמשו  זרחה  סאלי  שבעיר  ישראל  גדולי  בין 
בן עטר זי"ע. רם ונישא היה רבי חיים. מופלג בתורתו וביראתו, בקדושתו 
ובפרישותו היה ואף מהנהגת הציבור לא משך את ידיו, על אף שלא נשא 
בשום תפקיד רשמי. "צדיק איש חיל רב פעלים מקבציאל ואיתיאל, הזקן 
זה קנה חכמה ונעלמה מעיני כל חי, הרב המובהק המופלג הגאון נושא הון 
התורה והמצות שמו הטוב מפורסם בכל מחנות העברים שר וגדול בישראל 
ב'  ושמש  מים  יצק  אשר  זצוקלה"ה  חיים  כמוהה"ר  וגבירינו  אדוננו  כבוד 
דיין  חייא  וכמוה"הר  זצוקלה"ה  אשכנזי  אלישע  כמוהר"ר  עולם  גאוני 
זצוקלה"ה תקיפי דארעא דישראל תוב"בא", כתבו עליו רבני סאלי. "ומרוב 
חסידותו כמעט אני אומר שלא עבר עליו חצי לילה בשינה אפילו לילי תמוז 
מלקונן ולספוד כאשה אלמנה על חורבן בית אלקינו בבכי גדול ולהשלים 
הלילה בתלמוד עמי אני ע"ה וכיוצא בי מיוצאי חלציו", יכתוב עליו לימים 

נכדו רבינו ה"אור החיים".
של  לעסקים  שותפו  היה  הוא  שמו.  טוב  שם  ורבי  חיים  לרבי  לו  היה  אח 
אחיו רבי חיים ויחדיו עשו חיל בעסקיהם. גדול היה כבודו של רבי שם טוב 
בעיני בני קהילת סאלי והוא אף הוא עסק רבות בענינם ושקד על טובתם, 
עד שעלה ונתעלה למדרגת נגיד הקהילה, "ראש הקהל", שכל צרכי הציבור 

מוטלים על כתפיו ואף בפני מלכים יתייצב.  
היו האחים לבית בן עטר ראשי ומנהיגי הקהילה ברוח ובגשם. אף בית כנסת 
משלהם היה להם, הוא בית הכנסת הי"ג שבסאלי המכונה "צלאת בן עטר".

חלומו של רבי שלום בוזאגלו: תורה מפי רבי חיים הזקן 
הזוהר  על  מלך"  ה"מקדש  בעל  זי"ע  בוזאגלו  שלום  רבי  הנודע  המקובל 
ימיו של רבי חיים הזקן קיבל ממנו סתרי  יליד מרוקו היה. בסוף  הקדוש, 
תורה. שנים אחרי פטירת רבו זה, חלם חלום מופלא, ובו גילה לו רבי חיים 

דברים מכבשונו של עולם.
קבעתי  יה"ל  לפ"ק,  תק"ו  בשנת  תמוז  לחודש  כ"ב  שבת  מוצאי  "בליל 

משנתי בקונטרס זה וישנתי מתוך הלימוד.
 ואראה בחלומי והנה לנגדי החכם המפורסם בחכמה וחסידות ומופלג 
בזקנה כמוהר"ר חיים ן' עטר זללה"ה, זקינו של ר' חיים בן עטר שנקבר 
בירושלים תוב"ב, וזה הזקן נתבקש בישיבה של מעלה בשנת "וישוב חרון 
א"ף ה' מישראל לפ"ק. ובסוף ימיו למדתי ממנו כמה דברי חכמה, והיה 
מראה לי בחלום ספר שהיה כתוב בו 'ספירת המלכות שיעש לה ארגמ"ן. 

ואמר לי... ואיקץ וכתבתיו למזכרת".

פרק שלישי: בסערות הימים
ארבעים שנות בלבול

שלטוני,  ובוהו  תוהו  של  לארץ  מרוקו  הפכה  ואילך,  ה'ש"צ  משנת  בערך 
שנתן את אותותיו בכל שטחי החיים. עשרות השנים ההם קשות ומרות היו 
לבני מרוקו, וסבלם בהן הרקיע שחקים. ראשיתם של ימי האימה היתה עת 
תפסה את השלטון במרוקו משפחה ברברית משבט האידלאיין. המושלים 
החדשים לא ידעו לבסס שלטון של ממש, ובתסיסה שקמה במרוקו כולה, 
אף בחלק  או  בעירו  איש  איש  בזרוע את השלטון;  ותפסו  רבים  התקוממו 
החלה  אז  או  מושלים.  ארבעה  בין  נחלקה  לדוגמא,  לבדה,  פאס  מעירו. 
תקופת אנדרלמוסיה ואנרכיה בת ארבעים שנה ]![ הידועה בשם "ארבעים 
באלו,  אלו  נלחמו המושלים השונים  אותן שנים  כל  שנות הבלבול". משך 
ורבים  רוחו,  יציב אמיתי לא היה. כל מושל עשה ככל העולה על  ושלטון 
מהם התעללו ביהודים עד אימה. הטילו מסים ללא גבול ומידה ורוששו את 
ישראל במרוקו  קרן  וכך הלכה  והרגו אנשים  כנסת  היהודים, החריבו בתי 

הלוך וירוד עד למאד.
רק אחרי קרוב לארבעים שנה תפס את מוסרות השלטון מולאי ראשיד, בנו 
של מולאי עלי א-שריף, שהיה אחד המושלים המקומיים. עלותו של המלך 
החדש על כס המלוכה במרוקו לוותה אף היא בזעזועים רצופים ובמלחמות 

בלתי פוסקות.
משנכון השלטון בידו, נכונה ליהודים אכזבה נוראה. רשע ואכזר מאין כמוהו 
היה מולאי ראשיד. בראשית ימי מלכותו נטה חסד ליהודים אשר במרוקו, 
אבל לאחר זמן מה שינה טעמו וגילה את פרצופו האמיתי; הוא התאכזר אל 
היהודים וגזר עליהם גזרות נוראיות. במסים שונים ומשונים שהטיל עליהם 
חדשים לבקרים שדד את מיטב כספם וזהבם, בערים מסויימות אף הרס את 

בתי הכנסת וגזר על היהודים איסור להלך כשמנעלים לרגליהם.

בס"ד, גיליון שמ"ו | פרשת וארא | תשפ"ו



לדעת מתי לא 
להשתמש בענוה

וַיֹּאמֶר ה’ אֶל מֹשֶׁה הַשְׁכֵּם בַּבֹּקֶר וְהִתְיַצֵּב לִפְנֵי 
הָעִבְרִים  אָמַר ה’ אֱלֹהֵי  אֵלָיו כֹּה  וְאָמַרְתָּ  פַרְעֹה 

שַׁלַּח אֶת עַמִּי וְיַעַבְדֻנִי )ט יג(. 
זיע”א,  הקדוש  החיים’  ה’אור  רבינו  מסביר 
עליו  כיצד  רבינו,  משה  את  לימד  שהקב”ה 
לגשת ולעמוד מול פרעה. שכן משה רבינו היה 
דרכו תמיד להתנהג בענווה ובשפלות. אמר לו 
הקב”ה: כעת לא! כעת זה לא מתאים! אל תבוא 
וכשליט:  כגדול  אליו  תבוא  אלא  כפוף,  בראש 
תתייצב לפני פרעה ותאמר לו את הציווי החד 
דבר  אכן  היא  ענווה  עמי’.  את  ‘שלח  והברור: 
טוב מאוד, אבל כעת עליך להכיר את מקומך 

ולדעת להיות בראש מורם ובתוקף גדול.


היכולת לעשות או להתנהג בדברים המנוגדים 
לטבענו האנושי היא דבר בסיסי במעגל החיים.
אמא  ילדיו,  את  אוהב  אבא  למשל.  בחינוך 
לומר שקשה  בושה  לא  וזו  ילדיה,  את  אוהבת 
להסוות  צריכים  הם  להבין שלפעמים  להורים 
את אהבתם ולדעת לתפוס ‘פיקוד בחינוך’. הרי 
‘חוֹשֵׂךְ  כד(:  יג  )משלי  אומר  כבר  המלך  שלמה 

שִׁבְטוֹ שׂוֹנֵא בְנוֹ וְאֹהֲבוֹ שִׁחֲרוֹ מוּסָר’.
יש שהסמיכו לכך במליצה את הפסוק במגילת 
איכה )ד י(: “יְדֵי נָשִׁים רַחֲמָנִיּוֹת בִּשְּׁלוּ יַלְדֵיהֶן”. 
יש הורים שלא מסוגלים להפעיל את הסמכות 
בילדים  יגערו  לא  לעולם  הם  שלהם.  ההורית 

שלהם, לא יוכיחו אותם, תמיד יגוננו עליהם.
שזה  אנשים  שיש  העובדה  את  לזה  נצרף  אם 
הטבע שלהם תמיד: הם רחמנים ומלאי אהבה 
לכל אדם באשר הוא אדם, הרי שבוודאי כשזה 
מגיע לילדים שלהם – הם לא מסוגלים להוכיח 

אותם ולחנך אותם כפי שראוי.
רבינו ה’אור החיים’ הקדוש מלמד אותנו כיצד 
הקב”ה מסביר למשה רבינו שעליו לשנות את 
ההרגל הטוב שלו בהזדמנות מסויימת בה נדרש 
ממנו לנהוג להיפך. בטבעו היה משה רבינו עניו 
מאד, לא הלך אף פעם בקומה זקופה אלא עם 
ראש מורכן בענווה ובשפלות. בא הקב”ה ואמר 
וההכנעה  הענווה  מקום מתאימה  בכל  לא  לו: 
בכזאת  להתנהג  עליך  מקום  בכל  לא  הזו, 

שפלות וללכת עם הראש למטה.
אני  ושם  פרעה,  לפני  אותך  שולח  אני  הנה 
תעמוד  פַרְעֹה”,  לִפְנֵי  “וְהִתְיַצֵּב  אותך:  מצוה 
מולו בקומה זקופה! בראש מורם! תכיר בערך 

עצמך!
ממשיך ומסביר רבינו ה’אור החיים’: בתוך ציווי 

זה מוטמן ציווי עמוק יותר:
אכן עליך לעמוד כך, אבל זה לא אומר שבליבך 
גם תהיה סבור כך. בלב תישאר אותו משה כמו 
שהיית! תישאר עניו ושפל! תשאר כנוע לפני 
הקב”ה. אבל לפני פרעה, במה שנראה לעיניים 

שלו - תעמוד זקוף ומרומם.
זהו מסר כפול:

לא  אבל   – טוב  זה  ברך  ושפל  עניו  להיראות 
בכל מקום. לפעמים אדם צריך להפגין עמידה 

איתנה ויציבה. אבל גם אז – אדם צריך לזכור 
בעומק לבו ובפנימיותו כי אכן הוא עניו ושפל 

ברך.
בהרבה  האדם  את  ללוות  שצריך  רעיון  זהו 
מתאים  הוא  כפי שפתחנו  אבל  בחייו,  נקודות 

במיוחד בחינוך:
שפל  תמיד  הוא  אם  גם  לחנך,  תפקידו  האבא 
אבל   – לאנשים  דעה  לחוות  מסוגל  ולא  ברך 
כלפי בניו הוא חייב להראות אחרת. אם צריך 
לחנך – עליו לחנך! אם יש רגע שהאבא צריך 
להעניש – עליו לעטות על עצמו מראה תקיף 

ולדעת להניח את הגבולות!
אבל גם כשהוא מחנך – בעומק ליבו אסור לו 
לשכוח מי הוא באמת. גם אז הוא צריך לזכור 
את מידותיו הטובות ולדעת כי מה שהוא עושה 

זה נטו לחינוך.


וחיכה  יהודי  לו  ישב  שבעיירה  הכנסת  בבית 
ובלי  מקומי,  היה  לא  הוא  שחרית.  לתפילת 
לדעת כלום הוא התיישב לו על מקום של אחד 
העיירה.  כחשובי  עצמם  שהחזיקו  מהאנשים 
בינתיים הוא גם הכין לעצמו כוס קפה, וקצת 

מהמפה התלכלכה. 
רואה שמישהו  והוא  מגיע בעל המקום  לפתע 
יושב לו על המקום, זה עצמו כבר מרגיז אותו 
שהמקום  רואה  והוא  יותר  מתקרב  הוא  קצת, 
גם מלוכלך, זה כבר מרגיז אותו יותר. אבל הוא 
מתאפק. הוא מרמז לאורח שהמקום הוא שלו, 
לא  הוא  כאילו  עצמו  את  עושה  האורח  אבל 

מבין. נו, מה הוא יעשה. הוא נעמד בצד. 
בעיני  חן  מצא  האורח  מה,  משום  להפתעתו, 
השמש של הבית כנסת והוא גם נתן לו עלייה 
מכעס:  האדים  ממש  כבר  הוא  כאן  לתורה. 
את  נותנים  העלייה,  את  יקבל  שהוא  במקום 
העלייה לאורח שהשתלט לו על המקום. אחרי 
ממנו  ומבקש  אליו  פונה  אורח  אותו  התפילה 
צדקה. הוא, כבר חסר סבלנות, מסמן לו שאין 
לו, אבל האורח לא מתבלבל ומראה לו שהארנק 

מציץ לו מהכיס... 
כאן הוא כבר לא יכול היה להתאפק והוא הוציא 
עליו את כל העצבים. הוא פתח עליו את הפה 
בצעקות ולא נחה דעתו עד שהוא טרח לערב 
שהיות  לו  והודיע  המסכן  השמש  את  גם  כאן 
שהוא העז שלא לתת לו עלייה אלא כיבד את 
אורח החצוף הזה, שפגע בו ובכבוד המשפחה 
אישית  שהוא  הרי  שלו,  התורה  ובכבוד  שלו 

ידאג לזה שיפטרו את השמש מתפקידו.
כמה ימים לפני כן, היה היהודי המקומי מעורב 
דחוף  ענין  איזה  היה  בעיירה  אחר:  בסיפור 
העסקנים  ידעו  השבת.  בקדושת  פירצה  של 
הוא  בענין.  לטפל  אפשרות  יש  הזה  שליהודי 
מכיר את המעורבים בפרשה, והוא יכול בכמה 
מילים לסדר הכל על מקומו. אבל כשבאו אליו 
ואמר  גדולה  בענווה  התעטף  הוא  העסקנים, 
להגיד  יכול  שאני  אנכי  ומה  אנכי  מי  להם: 
ביותר,  פשוט  איש  אני  הרי  משהו,  למישהו 
להגיד  לא בשבילי  זה ממש  ואפר ממש.  עפר 
או להתערב, אתם צריכים לפנות לרב או לאחד 

מהכלי קודש בעיירה, לא לאנשים פשוטים.

היה אומר רבינו ה’חפץ חיים’ זצ”ל: זו הכוונה 
)סא.(:  ברכות  במסכת  אומרת  שהגמרא  במה 
היצר  הלב’.  מפתחי  שני  בין  יושב  הרע  ‘יצר 
הרע לא מחזיק בקו אחיד וברור. לפעמים הוא 
עושה את האדם לעניו גדול ולשפל ברך: מי אני 
ומה אני. ולפעמים הוא עושה את האדם לבעל 
גאווה: אני ורק אני, ומי יעז לפגוע בכבודי. פעם 
ופעם  הלב  של  הזה  מהפתח  נכנס  הרע  היצר 

מהפתח האחר של הלב.
אבל האמת היא שאדם צריך לקחת את הפיצול 
מישהו  אם  להיפך:  בדיוק  בו  ולהשתמש  הזה 
ולומר: מי  – עליו להתנהג בענווה  מבזה אותו 
מבקשים  ואם  מזה.  להיפגע  כדי  אני  ומה  אני 
ממנו לעזור ולסייע ליהדות: דווקא אז ראוי לו 

שיכיר בערך עצמו ‘ויגבה ליבו בדרכי ה’’.

על המתפלל לפרש 
תפילתו

אֲשֶׁר  הַצְפַרְדְּעִים  דְּבַר  עַל  ה’  אֶל  מֹשֶׁה  וַיִּצְעַק 
שָׂם לְפַרְעֹה )ח ח(.

יהודי  על  מסופר  אסתר  מגילת  על  במדרש 
נעמד  בדרך.  והתעייף  לירושלים  שעלה 

והתפלל להשם שיזמין לו חמור...
נכבד  מראה  בעל  וגוי  ארוכה  שעה  חלפה  לא 
עצר לידו, וכפה עליו לשאת על גבו את העייר, 
חמור קטן, שהמליטה אתונו. למרבה האירוניה 
אלא  חמור...  לו  והזדמן  תפילתו  בו  התקיימה 
אלא  עליו  לרכוב  שניתן  חמור  זה  היה  שלא 

חמור שהוטל עליו להרכיב אותו על כתפו.
ומכאן - שאחד מתנאי התפילה היא, לפרש את 

תפילתו.
אומר רבינו ה’אור החיים הקדוש’ זיע”א, שענין 
רבינו  משה  השבוע.  בפרשת  מדויק  ממש  זה 
יוצא להתפלל על דבר הצפרדעים. ברור מאוד 
יוצא, אבל משה רבינו אינו מסתפק  למה הוא 

בזה אלא מפרש ומבאר היטב את בקשתו:
‘ויצעק משה אל השם על דבר הצפרדעים אשר 
שבקשתו  בתפילתו  פירש  הוא  לפרעה’,  שם 
היא על סילוק מכת הצפרדעים - מכאן שצריך 

לפרש תפילתו.
זו.  נקודה  רבינו  מדגיש  ואתחנן  בפרשת  גם 
בָּעֵת  ה’  אֶל  ‘וָאֶתְחַנַּן  כג(:  ג  )דברים  נאמר  שם 
הַהִוא לֵאמֹר’, ופירש רבינו שבפסוק זה העוסק 
בתפילת משה רבינו ע”ה, נרמזו ארבעה תנאים 

הנצרכים לקבלת התפילה: 
כפי  הפתח,  על  הדופק  כעני  שיתפלל   - א’ 
זה  רש’.  ידבר  ‘תחנונים  כג(  יח  )משלי  שנאמר 

נרמז ב’ואתחנן’ - לשון תחנונים. 
ב’ - שיבקש ממקור הרחמים. זה נרמז במילים 
‘אל ה’’, שביקש ממקור הרחמים, כי שם הוי”ה 

הוא שם של מידת הרחמים.
יד(  סט  )תהלים  שנאמר  כפי  התפילה,  זמן   - ג’ 
במילים  כנרמז  רצון’.  עת  ה’  לך  ‘ואני תפילתי 
שהיא  הידועה  בעת  דהיינו  ההיא’,  ‘בעת 
מסוגלת לקבלת התפילה, שהיא עת רצון, וקרא 
לו משה ‘עת ידוע’ כי מי יודע אימתי הוא עת 

הרצון כמשה.

ספיר ויהלום
פניני מוסר ויראת שמים בפרשה

◄ ◄ ◄



פניני אור החיים
◄ המשך מעמוד  א'

תהא  ולא  מפורשת,  תפילתו  שתהיה   - ד’ 
במילה  נרמז  שזה  הגון.  בלתי  פירוש  סובלת 
‘לאמר’, שמשה פירש בתפילתו את אמריו כפי 

המצטרך, שלא יסבלו דבריו דבר בלתי הגון.
נר  פרק  תמיד  )מסכת  זיע”א  הקדוש  השל”ה 
אבינו  יעקב  בקשת  על  מביא  פט(  אות  מצוה, 
לב  )בראשית  עֵשָׂו’  מִיַּד  אָחִי  מִיַּד  נָא  ‘הַצִּילֵנִי 
קסט.(:  )ח”א  הקדוש  הזוהר  דברי  את  יא(, 
‘מכאן, מאן דצלי צלותיה, דבעי לפרשא מלוי 
‘הרי כשמבקש  ומסיים השל”ה:  יאות’.  כדקא 
האדם מהשם יתברך איזה ענין, יסדר בקשתו 
באורים  שמצינו  וכדמות  מבוררים.  בדברים 
ותומים, כשהיו שואלים בדברים סתומים, באה 
התשובה סתומה, כמו שאמרו בפילגש בגבעה.
וכתב עוד )פרשת וישלח( על דברי הזוהר הנ”ל: 
‘ולא יחשוב הלא הקדוש ברוך הוא בוחן לבות 
לפרוש.  צריך  אלא  כוונתו,  מבין  יתברך  והוא 
התפילה  של  התיבות  כי  לי,  נראה  והטעם 
למעלה  עולות  קדושות  מאותיות  המתהוות 

ובוקעות הרקיעים’.

התר הרצועה
רבי יחזקאל מאיר מועלם רחמים זצ”ל  הגאון 
ד”ה  )ויצא  אל’  אמרי  ‘לקוטי  בספרו  מבגדאד, 

וירד(, מביא מעשה בשם ספר ‘מעשה חייא’. 

איש אחד היה הולך בדרך ונשא שק של קמח 
על כתפו, פי השק היה קשור וסגור היטב, כך 
כדי  תוך  החוצה.  נפל  לא  קמח  קמצוץ  שאף 
הילוכו הגיע האיש למקום שהייתה שם ביצה 
טובענית - מקום רפש וטיט, הוא נאלץ להיכנס 
אל תוך הביצה כדי להגיע למחוז חפצו. הוא 
פסע בזהירות פסיעה אחר פסיעה, אלא שאז 
בבוץ  שוקעות  רגליו  כי  להרגיש  לפתע  החל 
כי  הסמיך. ככל שניסה לחלץ את עצמו, חש 
הוא רק הולך ושוקע יותר ויותר. בטרם איבד 
השמימה  עיניו  נשא  עשתונותיו  את  האיש 
במילים  לבו  מעומק  נרגשת  בתפילה  ופתח 
תתיר  עולם,  של  ‘רבונו  אמר:  וכך  ספורות, 

צרורה’.
פירות,  עשתה  תפילתו  פלא,  זה  ראה  והנה 
וכל  לפתע,  נפתח  השק  שבפי  הקשר  צרור 

הקמח נשפך לתוך הטיט. 
מבלי להיכנס לפרטי המעשה מה עלה בגורלו 
של האיש, מסיק רבי יחזקאל וכותב שהמסר 
לאותו  לו  היה  שראוי  הוא,  מהסיפור  הנלמד 
אדם לפרש שיחתו, לבקש באופן ברור להינצל 
צרורה’.  ‘תתיר  בסתם  לומר  ולא  היון  מטיט 
והגם שכוונתו הייתה שיחלץ אותו ה’ מהביצה 
יטבע  שלא  ויעזרנו  בה,  ותפוס  צרור  שהוא 
זה, מאחר שלא פירש תפילתו  בטיט. עם כל 
והותר לו  כראוי, נענתה תפילתו באופן אחר, 

צרור הקשר שעל פי השק. 
ומסיים: על כן ידע האדם שצריך לפרש שיחתו 
בהלעטת  יתפלל  ולא  השי”ת,  לפני  ותפלתו 

האותיות.

ולגלוגו עלי אהבה
והנה בעסקנו בענין זה, ראוי לתת את הדעת 
ולהעמיק בענין. שלכאורה קשה, הרי הקב”ה 
האמיתית  כוונתו  ומהי  לאדם  חסר  מה  יודע 
בתפילתו, ואם כן מדוע נענית תפילתו בצורה 
את  הקב”ה  מעניש  וכי  שהתכוון,  ממה  שונה 

האדם על שלא פירש את דבריו יפה. 
)שיר  במדרש  מצינו  הלוא  להבין,  יש  עוד 
השירים רבה ב א( על הפסוק )שיה”ש ב ד( ‘ודגלו 
עלי אהבה’: אמר רבי אחא, עם הארץ שקורא 
ל’אהבה’ - איבה, כגון ‘ואהבת’ – ‘ואיבת’, אמר 
הקב”ה ‘ודלוגו עלי אהבה’. אמר רבי יששכר, 
אַהֲרַן,  לְאַהֲרֹן -  מַשַׁה,  לְמֹשֶׁה -  תינוק שקורא 
קורא  הוא  בחול”ם  ]-למשה  עֶפְרַן   - לְעֶפְרוֹן 
‘עפרן’  ‘אהרן’  וכן  ככתיבתו,  בפת”ח  משה 
מנוקדים  היו  לא  ספריהם  כי  פתוחה,  ברי”ש 
עלי  ‘ולגלוגו  הקב”ה  אמר  כהונה([,  )מתנות 

אהבה’. עד כאן.
וידוע מה שהיה רבינו אור שבעת הימים ה’בעל 
זה,  נותן משלו בענין  זיע”א  שם טוב’ הקדוש 
אוהבו  שאביו  בדבורו,  מאד  המגמגם  לתינוק 
ואין מדקדק אחר דבורו. וכמו שהביא תלמידו 
המגיד ממעזריטש זיע”א בשמו )ליקוטים יקרים 
דף א(: אדם שהוא קורא בתורה, ורואה האורות 
של האותיות שבתורה, אף על פי שאינו מבין 
באהבה  קורא  שהוא  כיון  כראוי,  הטעמים 
יתברך מדקדק  אין השם  ובהתלהבות,  גדולה 
לתינוק  משל  כראוי.  אומרם  שאין  אף  עמו 
אף  מאביו,  דבר  ומבקש  מאד,  אוהבו  שאביו 
אביו  כראוי,  אומר  ואינו  פי שהוא מגמגם  על 
תורה  דברי  אומר  כשאדם  לכן  מאד.  נהנה 
באהבה, השם יתברך אוהבו מאד, ואין מדקדק 
אחריו אם אומרם כראוי, כמו שדרשו רבותינו 
אלא  ‘ודגלו’  תקרי  אל  אהבה’  עלי  ‘ודגלו  ז”ל 

‘ולגלוגו עלי אהבה’. עד כאן.
המורם מכל זה, שאין הקב”ה מדקדק עם האדם 
שיפרש שיחתו יפה, אדרבה, גם כשהוא מדבר 
ומקובלים  רצויים  דבריו  ובגמגום,  בשיבוש 
ויש  למעלה.  רוח  נחת  גורמים  ואף  בשמים, 
עם  אחד  בקנה  עולה  זה  כל  איך  לתמוה, 
לאדם  לו  שיש  חז”ל  מדברי  לעיל  המבואר 
שפתיו  אם  ורק  היטב,  באר  תפילתו  לפרש 

ברור מיללו אז תיענה תפילתו כפי רצונו. 
אכן נראה כי אין בזה סתירה כלל, משום שיש 
ליישב ולומר שדיבורים אשר נאמרו בתמימות 
מפי איש יהודי, מתוך מחשבה שאלו הדיבורים 
בשיבוש,  שנאמרו  הגם  יתברך,  לפניו  רצויים 
על זה נאמר ‘התהלך עמו בתמימות’, וגורמים 

הם נחת רוח בשמים. 
רק  הצטרכיותיו  את  יודע  אדם  כאשר  אבל 
שיכול  פי  על  ואף  שיחו,  לפרש  מטיב  שאינו 
הוא לפרט ולברר דרכיו מניח הוא את תפילתו 
בדרך סתומה, כגון אם חמור לרכב עליו הוא 
צריך או חמור לסיבה אחרת. על כגון דא אמרו 
חז”ל שיש לו לאדם לתת פירוש הגון לבקשתו, 
באופן  תפילתו  שתתקבל  עלול  זאת  ובלעדי 

אחר. 
וזאת, לפי שאמנם ‘תפילה ראויה’ - כוחה יפה 
שומע  שהקב”ה  משום  אדם,  של  דינו  להפך 
גזרה  וכך  ראוי,  שאינו  הגם  פה  כל  תפילת 
חכמתו העליונה שעל ידי תפילה ישתנה דינו 
של האדם. אולם כאשר אין התפילה מפורשת 
אין  אזי  כוונתו,  היטב  מברר  האדם  ואין  יפה, 
על  הנגזר  את  לשנות  כזו  תפילה  של  בכוחה 
האדם, והיא נענית לפי מה שראוי לאותו אדם 
על פי מעשיו, שזה לפעמים לא מה שהתכוון 

לבקש.

◄ ◄ ◄

)מאוצרותיו ושיחותיו של הגאון רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט"א(

בם’, השני התכוון  ילכו  ‘צדיקים  זה שאוכל לשם שמים 
יכשלו  ‘ופושעים  נאמר  עליו  גסה,  אכילה  לשם  חלילה 

בם’.
דרגות.  על  דרגות  יש  שמים  לשם  כשמתכוונים  גם 
הדרגה הגבוהה ביותר היא לשם שמים ממש. לא לשם 

כבוד ולא שום כוונה אחרת.
ובאיזו  ואהרן’,  משה  ‘ויעש  הקדוש,  החיים  האור  אומר 
כוונה הם קיימו את רצון השם, ‘כאשר ציווה אותם השם’.

זו הסיבה ואין בלתה. כי כך ציווה אותם ה’.
לעשות רצונך אלוקי חפצתי!

כל מה שעושה ה’ הכל לטובה
ה וַיֹּאמֶר אֵלָיו אֲנִי ה’ )ו  ֶ ר אֱלהִֹים אֶל מֹשׁ וַיְדַבֵּ

ב(
כל מה שהקב”ה עושה, הכל לטובה.

מאת  יוצאות  טובות  רק  הרעות’.  תצא  לא  עליון  ‘מפי 
הקב”ה, טובות וברכות.

דבר  כל  למה  לדעת  הנכונה  הראיה  את  אין  שלנו  אלא 
האדם  על  יש  לפעמים  מה.  ולשם  החשבון,  מה  נעשה, 
חוב ישן שעבורו הוא סובל וכדו’, איננו מבינים חשבונות 

שמים.
משה’,  אל  אלוקים  ‘וידבר  הקדוש,  החיים  האור  אומר 
הקב”ה בא כביכול בטענה אל משה רבינו, ומהי הטענה 
השם’,  ‘אני  כי  לדעת  עליך  השם’,  אני   - אליו  ‘ויאמר   -
לומר  תוכל  ואיך  והרחמים,  החסד  מידת  היא  ומידתי 

‘למה הרעות לעם הזה’.
הסיבה  את  אבל  ישראל,  בני  על  כבדה  שהעבודה  נכון 
שבני  או  גורמים,  העוונות  לפעמים  הקב”ה.  יודע  לכך 
ישראל לא האמינו מספיק, כפי שרואים שהזקנים חזרו 

לאחוריהם ולא הלכו עם משה רבינו לפני פרעה.
גם אם איננו מבינים, אל לנו לומר ‘למה הרעות’.

הטוב  המלך  הקב”ה,  של  דרכיו  אחר  להרהר  אסור 
מטיב,  הוא  היטיב,  הוא  ויום  יום  שבכל  לכל,  והמיטיב 

הוא יטיב לנו.

על המתפלל לפרש תפילתו
ה אֶל  ֶ צְעַק מֹשׁ רְעֹה וַיִּ ה וְאַהֲרֹן מֵעִם פַּ ֶ צֵא מֹשׁ וַיֵּ
ם לְפַרְעֹה )ח ח(  ר שָׂ ֶ עִים אֲשׁ בַר הַצְפַרְדְּ ה’ עַל דְּ

שעלה  יהודי  על  מסופר  אסתר  מגילת  על  במדרש 
לירושלים והתעייף בדרך. נעמד והתפלל להשם שיזמין 

לו חמור...
לא חלפה שעה ארוכה וגוי בעל מראה נכבד עצר לידו, 
וכפה עליו לשאת על גבו את העייר, חמור קטן, שהמליטה 
אתונו.  למרבה האירוניה התקיימה בו תפילתו והזדמן לו 
חמור... אלא שלא היה זה חמור שניתן לרכוב עליו אלא 

חמור שהוטל עליו להרכיב אותו על כתפו.
ומכאן - שאחד מתנאי התפילה היא, לפרש את תפילתו.
בפרשת  מדויק  ממש  זה  הקדוש,  החיים  האור  אומר 
השבוע. משה רבינו יוצא להתפלל על דבר הצפרדעים. 
ברור מאוד למה הוא יוצא, אבל משה רבינו אינו מסתפק 

בזה אלא מפרש ומבאר היטב את בקשתו:
- על דבר הצפרדעים אשר שם  “ויצעק משה אל השם 

לפרעה”.



אור הישועות
מכתבי הלומדים

המעגל המופלא: כשתורתו המאירה של האור החיים הקדוש מחוללת ישועות
בעולמנו המודרני, כשהמספרים והחישובים מכתיבים את מהלך חיינו, לעיתים נדמה כי אנו שוכחים את כוחה של האמונה התמימה. אך לפעמים, דווקא מתוך 

המספרים היבשים, מתגלה סיפור מופלא של השגחה פרטית המזכיר לנו את אורו הבהיר של רבינו הקדוש, מאור ישראל, האור החיים הקדוש זיע"א.
כך היה המעשה באברך צעיר, מטופל בילדים, שחלומו הפשוט להרחיב את ביתו בחדר נוסף נראה כמשימה בלתי אפשרית. הצעות המחיר שקיבל - עשרים 

אלף שקלים - היו כחומה בצורה עבור אברך שפרנסתו דחוקה. בכל פנייה לקבלן, אותו סכום מדויק חזר על עצמו, כאילו נגזר מן השמים.
אך בליבו של האברך פעמה אמונה מיוחדת בכוחו של רבינו הקדוש, אשר אורו מאיר את העולם כולו. לא הייתה זו אמונה מופשטת - מדי חודש היה תורם 
מכספו הדל לאברכים השוקדים על תורתו המאירה של רבינו האור החיים הקדוש, אשר כל דיבור ודיבור שלו מאיר עיני ישראל, מתוך הבנה עמוקה בחשיבות 

לימוד תורתו הקדושה.
באותו ערב סתווי, כשנכנס לשטיבלאך לתפילת מעריב, שפך את ליבו בתפילה חרישית. לא ביקש גדולות, רק את היכולת להרחיב את ביתו לרווחת משפחתו, 
מתוך אמונה בכוחו העצום של רבינו הקדוש, אשר אורו חוצה דורות. והנה, כבמטה קסם, מיד בצאתו מבית הכנסת, החלה להתגלגל שרשרת של השגחה 

פרטית: שיחת טלפון מרעייתו, זיכרון פתאומי של קשר משפחתי לשיפוצניק, והצעת מחיר מפתיעה - שבעת אלפים שקלים פחות מכל ההצעות האחרות.
אך הפלא האמיתי התגלה כשישב לחשב את סך תרומותיו החודשיות ללומדי תורת רבינו האור החיים הקדוש, אשר כל מילה מתורתו היא כאבן יקרה המאירה 

את נתיבות החיים. המספרים הצטברו לסכום מדויק - שבעת אלפים שקלים. כמו יד נעלמה שסגרה מעגל מופלא של נתינה וקבלה, של אמונה והשגחה.
סיפור זה מלמדנו שיעור עמוק על כוחה של תמיכה בלומדי תורתו הקדושה של רבינו האור החיים הקדוש, אשר זכותו מגינה ומאירה עד היום. כפי שמאיר 
אורו בכל דור ודור - התורה היא מקור הברכה, וכל המחזיק בתורתו הקדושה זוכה לראות ישועות, לא רק בעולם הבא, אלא גם בעולם הזה, במספרים מדויקים 

ובחשבונות ברורים.

מחוברים לחיים
לשמיעת שיעורים ודרשות

חייגו: 03-617-1077

כתב רבינו )שמות ו ו(: ‘לכן אמור לבני ישראל אני ה’’. 
פירוש, הודיעם משמי כי מדתי מדת רחמים וריחמתי 
הטובות  סדר  להם  תאמר  זו  הודעה  ומלבד  עליהם, 
אשר אעשה להם והוצאתי וגו’. עוד ירצה באומרו לכן 
בענין,  האמור  כל  לעשות  ה’  שנשבע  שבועה  לשון 
וכן תמצא שאמר יחזקאל סימן כ’ ביום ההוא נשאתי 
והוצאתי  ואומרו  מצרים.  מארץ  להוציאם  להם  ידי 
וגו’ נתכוון לסדר סדר הטובות, כי בתחילה יקל עול 
סבלות  ‘והוצאתי אתכם מתחת  אומרו  והוא  סבולם, 
ומיד  תיכף  היה  וזה  השעבוד,  תוקף  שהוא  מצרים’ 
במכת היאור נתפרדה חבילת נוגשים ושוטרים, אבל 
היתה  המצריים  אימת  כי  קצת  עובדים  היו  ישראל 
זה  וכנגד  עליהם ומעצמם היו עובדים עבודה קלה. 
אמר והצלתי אתכם מעבודתם שתעקר עבודה מהם 
כל עיקר, ואחר כך וגאלתי אתכם היא יציאתם מארץ 
מצרים ובכלל פרט זה היא קריעת ים סוף שאם לא 

כן זו גאולה שאחריה כלייה ב”מ, ולזה לא אמר 
לומר  וגאלתי  אלא  הארץ  מן  אתכם  והוצאתי 
ירדוף  אויב  ירדוף  אם  גאולה  בה  שיש  הוצאה 
אתכם  ולקחתי  כך  ואחר  שפוכה.  ובחמה  באף 
לו  נתייחדנו  שם  כי  תורה  מתן  שהוא  לעם  לי 
לעם וייחד שמו עלינו והוא אומרו והייתי לכם 

לאלהים. 
פסק  דם  שבמכת  רבינו  מדברי  מבואר  והנה 
תוקף השעבוד, וכן כתב לעיל )ג ז, ה ו( שביום 
שהתחילו המכות במצרים פסק השעבוד. וכתב 
אלא  בהם  השתעבדו  שלא  די  לא  דם  שממכת 
אף התחילו מצרים לשלם מכספם עבור המים 
במאורי  וכתב  י(.  ט  )שמו”ר  במדרש  כמבואר 
ובספר  בספורנו.  מבואר  רבינו  שכדברי  החיים 
ברכת ראובן שלמה הקשה על דברי רבינו שהרי 
)יא.( אמרו שבראש השנה  במסכת ראש השנה 

בטלה עבודה מאבותינו, ומכת דם בודאי היתה קודם 
לכן, וכמו שכתבו התוספות )שם ד”ה בראש( שהמכות 
התחילו בניסן. וברבינו בחיי )להלן י ה( כתב שמכת 
דם היתה באב, ואם כן היאך כתב רבינו שבמכת דם 
פסק השעבוד. וכתב שלדברי רבינו יש לפרש כוונת 
אף  לגמרי,  העבודה  הפסיק  השנה  שבראש  הגמרא 
שכבר קודם לכן הוקל מעליהם תוקף השעבוד. אך 
לח(  אות  מצרים  יציאת  הגש”פ,  )קוויאט,  דוד  בסוכת 
השעבוד  הקלת  רבינו  שלדברי  להקשות,  הוסיף 
רמוז בפסוק ‘והוצאתי אתכם מתחת סבלות מצרים’, 
זה עצמו שבראש  )שם( למדו מכתוב  ובראש השנה 
השנה בטלה העבודה, והיאך כתב רבינו כאן שפסוק 

זה כוונתו למכת דם.
והחיד”א בספרו פתח עיניים )פסחים קט: ד”ה רבינא( 
הביא ביאור זה שכתב רבינו, וכתב שבודאי שממכת 
עסוקים  שהיו  כיון  השעבוד  מעליהם  הוקל  דם 

השעבוד  פסק  בתשרי  כך  ואחר  באבלם,  וטרודים 
לגמרי. ובזה ביאר מה שאמרו )שם ע”א ע”ב( שארבע 
כוסות של ליל הסדר תקנו חכמים ‘דרך חירות’ וכל 
שהכוסות  וביאר  עצמו,  בפני  מצוה  הוא  מהם  אחד 
וכפי  לחירות,  ישראל  יצאו  דרך שבה  כאותה  נתקנו 
ארבע  ישנם  כן  פרקים,  בארבעה  היתה  שיציאתם 
כיון  כוס היא מצוה בפני עצמה,  כן כל  ועל  מצוות, 

שכל כוס היא על שם פרק אחד בגאולה.
קצת,  עובדים  היו  שישראל  רבינו  שכתב  מה  והנה 
)רובין( לבאר שינוי  יער  שדה  זה בספר  פי  כתב על 
סבלת  מתחת  אתכם  ‘והוצאתי  נאמר  שכאן  הלשון, 
ואילו  חסר,  בכתיב  כתובה  ‘סבלת’  והמילה  מצרים’, 
והייתי  ‘ולקחתי אתכם לי לעם  ז( כתוב  )פסוק  להלן 
המוציא  אלהיכם  ה’  אני  כי  וידעתם  לאלהים  לכם 
‘סבלות’  נאמר  ושם  מצרים’.  סבלות  מתחת  אתכם 
בכתיב מלא. וביאר שכאן למרות יציאתם עדיין 
יצאו  לא  כן  ואם  מצרים,  את  קצת  עובדים  היו 
לגמרי מסבל מצרים, ועל כן נכתב בכתיב חסר, 
בהשלמת  מדבר  שהפסוק  להלן  כן  שאין  מה 
כיון  מלא  בכתיב  ‘סבלות’  כתוב  שם  היציאה 
שיצאו מכל סבלם של מצרים. וכתבו המפרשים 
שכדברי רבינו משמע בתרגום אונקלוס, שתירגם 
כלומר  מצראי’  פולחן  דחוק  מגו  יתכון  ‘ואפיק 
שה’ יוציא את ישראל מתוך דוחק ולחץ עבודת 
מצרים. והנה בפסוק לא נאמר אלא שיצאו מתוך 
עבודת מצרים, והתרגום הוסיף שהיציאה תהיה 
מ’דוחק’ העבודה. כיון שהוא מפרש כדברי רבינו 
עדיין  אבל  הקשה,  מהעבודה  היא  שהיציאה 
כן  ועל  הזו,  היציאה  אחר  גם  עבדות  נשארה 
תירגם שרק מדוחק העבודה היתה יציאה אבל 

לא מהעבודה עצמה.

מתיבתא אור החיים

כתבו לנו
m028039999@gmail.com למייל המערכת

או לפקס 02-5385689
או ב'נדרים פלוס' - באר ישראל

גם אתם זכיתם לישועה
בזכות רבנו האור החיים הקדוש?


