
הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםא מחוברים

הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישרים

גליון רע”ב
פרשת וארא

תשפ”ו

פנינים חכמים ואמרות פנינים ואמרות
חדש בהיכל ‹‹‹נפלאות על פרשת השבוע

˘ולחן ˘ב˙ עם ה‡ור החיים 

ובחר˙ בחיים‚ליון ˘בועי במ˘נ˙ מרן ה‡ור החיים ה˜' זיע"‡

איך שרק תסתכלו על זה, היה יחיאל מיכל חביב הקהל.

ממרום גילו המופלג וזקנו שופע ההדר, מקומו הקבוע אי 

חייו  וקורות  השכונתי  הכנסת  בבית  המזרח  בכותל  שם 

שהותירו את חותמם בפניו משופעות הקמטים והתלמים, 

עצה  להם  להעניק  בטובו  והואיל  העם  אל  מיכל‘ה  ירד 

ביד  חלוט  לפעם,  תה מפעם  כוס  וגם  חם  חיוך  ותושייה, 

אוהבת וגדוש קוביות סוכר.

הגדרתו המדויקת שנויה היתה במחלוקת. זקַן הקהל, ניצול 

חלק  רק  הינם  אלה  כל  אדיב,  שכן  או  חביב  סבא  שואה, 

לחלק  והפכו  לו  שהוצמדו  תארים  של  ארוך  רצף  מאותו 

מתדמיתו, חלק ממסכת חייו.

שרוליק נכדו, אשר חש קרוב מספיק לסבא הגדול, החליט 

בחיק  מיכל‘ה  חבש  אותו  בכובע  מועיל  שימוש  לעשות 

המשפחה - כובע הסבא החביב.

כי  החליט שרוליק  סיפורנו,  נסוב  עליו  הסדר  ליל  באותו 

חייו  סיפור  אחר  להתחקות  מוכרח  הוא  להחשות.  לו  די 

של סבא, להעשיר בפרטים שעוד לא ראו אור עולם וטרם 

שמעתם אוזן ולמלא את נרתיקו בסיפורים נוטפי נוסטלגיה 

מעברו הנסתר של סבא.

תכנית מורכבת נטוותה מבעוד מועד, וכך מצא את עצמו 

שרוליק בוהה בסבו משך כל הסדר, עוקב בדריכות אחר 

מעשיו ומצפה לרגע הגורלי בו תשתנה המשוואה. הרגע בו 

הוא יוכל לדרוש, ולעמוד על שלו.

גנב את האפיקומן?...‘ הפנה סבא מבט חמים  מי  אז  ’נו? 

זאת  לצד  אך  החג  שמחת  היטב  נשמעת  בקולו  לנכדים, 

מעיד רעד קל כי השנים לא פסחו עליו.

נדמה לו שהוא שמע משהו. מי?

’אני‘ נשמע שוב הקול, צלול וצעיר, מפיו של שרוליק, ’אני 

גנבתי את האפיקומן!‘

’ומה תרצה בתמורה?‘ סבא לא בזבז זמן.

’אבקש את אשר חפצתי‘ הבהיר שרוליק בטון עסקי שאינו 

משתמע לשתי פנים, ’אך ורק אם יואיל הסבא להבטיח לי 

נאמנה כי יגשים את משאלתי‘.

משועשע,  הפך  סבא  מדובר?...‘  להיות  יכול  כבר  ’במה 

’אוסף הבולים היקר שלי? הכרך העתיק של סלאוויטא?‘

’לא ולא‘ הניד שרוליק בראשו.

’נו?‘ נימה קלה של קוצר רוח נרמזה בקולו של סבא.

’תבטיח לי, סבא‘.

’נו נו, אני מתחייב בזאת‘ נעתר סבא והתפייט, ’והכל שריר 

וקיים‘.

הסיכה  את  שרוליק  נעץ  סבא!‘  אושוויץ,  על  לנו  ’סַפֵּר 

סביב,  ששררה  המשועשעת  הבועה  את  באחת  שפוצצה 

הניסים  והאתגרים,  הקשיים  על  החוויה.  על  לנו  ’ספר 

והישועות, הגבורה וההצלה, אנא!‘

סבא הרצין באחת, פניו האפירו.

לא  מדברים,  לא  הזה  הנושא  על  הכל.  ידעו  טאבו,  זהו 

ולא  הנושא  על  אין שאלות  בו.  ולא דשים  אותו  מזכירים 

רמזים, כלום. סבא הגיע ’משם‘, ידע כל נכד מקטנותו, וזהו. 

הוא לא מדבר על כך ולא משתף.

’הבטחה זו הבטחה‘ הזכיר שרוליק בטון חושש, וסבא נאנח 

והתרווח על כסאו, לקח נשימה ארוכה והחליט לקיים את 

הישנים  בפצעים  לנבור  נאלץ  בחייו  לראשונה  הבטחתו. 

ההם, המדממים ללא הפוגה, לדוש בהם ועוד לעשות זאת 

בפומבי.

אותו ליל הסדר לא יישכח במהרה מבני המשפחה, קטנים 

וגדולים גם יחד.

וקונן. על  עד סמוך לעלות השחר ישב סבא וסיפר, בכה 

השאגות  על  ההמוניות,  האקציות  ועל  צעדיהם  הצרת 

והכלבים האימתניים, על המגלבים שהכו  מקפיאות הדם 

בבשר החי ועל הנסיעות הממושכות בתת-תנאים בקרונות 
הבקר.

הוא נזכר, בקול, בפניו של השטן שחרץ את גורלם בהינף 

יד וקבע מי לחיים ומי למוות. ביכּה מרות, לראשונה מזה 

עשורים, את גורלה של משפחתו הענפה וקהילתו הפורחת 

שעלו על המוקד, חלקם מול עיניו. צירל וחווהל‘ה, משה-

מרדכי ויידל, אבא ואמא. החברים לשטיבל והשכנים, הרבי 

וגבאי, המלמד והבלן.

עליהם  שכפה  הסדיסט  במפקד  כשנזכר  דם  הוצפו  פניו 

סלידה  ועטו ארשת  על השלג,  חסרת תכלית  ריצה  לרוץ 

כשתיאר את מרק-הפיגולים שחולק להם במשורה.

הגבורה  בסיפורי  כששיתף  אותו  לפתה  ההתרגשות 

לא  בדרך  מאי-שם  שהושג  השופר  היהודית.  האמיתית, 

דרך, התפילין שהוחבאו במסירות נפש והועברו מיד ליד 

המחנה.  בני  חלקו  אותו  בלוי  תהלים  ספר  בהתרגשות, 

הריקודים  המזעזעות,  והבכיות  הנוראים  הימים  תפילות 

והחיזוק  המחתרתיים  התורה  שיעורי  תורה,  בשמחת 

ההדדי באמונה.

הופיע  בו  לשלב  כשהגיע  התייצב,  מעט,  התאושש  קולו 

הצבא האדום בשערי המחנה וכבש אותו, שחרר את שלדי 

האדם שבו ואפשר להם לשוב לארץ החיים.

’ואז נמלטתי לארץ הקודש, השתקעתי בבני ברק והנה אני 

כאן‘ סיים באחת, נותן סביבו מבט אוהב, חם.

זהו? הנכדים היו המומים.

מה החיפזון הפתאומי של סבא לסיים, לקצר לפתע לאחר 

חבלי  לארץ,  העלייה  פירוט  על  ולוותר  הרבה  האריכות 

הקליטה והקמת המשפחה, שיקומו האישי ועוד? מה בוער 
לו?

ה‡הבה מ˜ל˜ל˙ ‡˙ ה˘ורה

התורה הקדושה מספרת לנו אודות המעמד נורא ההוד - 

מעמד הר סיני וקבלת התורה, והפרשה פותחת בפסוקים 

יִשְׂרָאֵל  בְּנֵי  לְצֵאת  הַשְּׁלִישִׁי  ”בַּחֹדֶשׁ  ב):   - א  (יט,  הבאים 

מֵרְפִידִים  וַיִּסְעוּ  סִינָי:  מִדְבַּר  בָּאוּ  הַזֶּה  בַּיּוֹם  מִצְרָיִם  מֵאֶרֶץ 

וַיָּבֹאוּ מִדְבַּר סִינַי וַיַּחֲנוּ בַּמִּדְבָּר וַיִּחַן שָׁם יִשְׂרָאֵל נֶגֶד הָהָר“.

עומד האור החיים הקדוש על סדר הפסוקים ועל העובדה 

לאחר הפסוק המציין כי  ’וַיִּסְעוּ מֵרְפִידִים‘ נאמר  שהפסוק 

’בַּיּוֹם הַזֶּה בָּאוּ מִדְבַּר סִינָי‘, וקושייתו איתנה: ”קָשֶׁה, לָמָּה 

פָּסוּק  לְהַקְדִּים קוֹדֶם  לוֹ  הָיָה  זֶה  פָּסוּק  כִּי  הַמּוּקְדָּם,  אִיחֵר 

שֶׁלְּפָנָיו שֶׁאָמַר ’בָּאוּ מִדְבַּר סִינַי‘“.

לוהטות שכל  במילים  החיים הקדוש  האור  כך משיב  על 

כי  צדיקים  התבטאו  אודותם  יוקדת,  אש  שלהבת  כולן 

’התיבות בוערות באש‘, וזו לשון קדשו: ”וְאוּלַי שֶׁהוּא עַל 

הַשּׁוּרָה“,  מְקַלְקֶלֶת  ”אַהֲבָה  ב):  קה,  (סנהדרין  אוֹמְרָם   ֶדֶּר

לְהַקְדִּים הַמְּאוּחָר.

לָעוֹלָם,  לַתּוֹרָה,  לַבּוֹרֵא,  הַמְּקֻוֶּוה  יוֹם  זֶה  כִּי הוּא  ”שֶׁלִּהְיוֹת 

לָעֶלְיוֹנִים וְלַתַּחְתּוֹנִים, וּמִיּוֹם הַבְּרִיאָה, וְהֵם יוֹשְׁבִים וּמְצַפִּים 

מָתַי יָבוֹאוּ בְּנֵי יִשְׂרָאֵל מִדְבַּר סִינַי.

”לָזֶה כְּשֶׁהִגִּיעוּ שָׁמָּה א עָצְרוּ כֹּחַ לְסַפֵּר סֵדֶר הַדָּבָר, וְתֵכֶף 

חָשׁוּק  הִגִּיעַ  וגו‘,  בָּאוּ‘  הַזֶּה  ’בַּיּוֹם  בְּאוֹמְרוֹ  הַהוֹדָעָה  קָדְמָה 

מפי  ישראל  נצטוו  תורה  מתן  טרם 

שָׁמוֹעַ  אִם  ”וְעַתָּה  ה):  (יט,  הגבורה 

בְּרִיתִי  אֶת  וּשְׁמַרְתֶּם  בְּקֹלִי  תִּשְׁמְעוּ 

וִהְיִיתֶם לִי סְגֻלָּה מִכָּל הָעַמִּים כִּי לִי כָּל 

הָאָרֶץ“.

הציווי  פשר  את  מבאר  החיים  האור 

עֶלְיוֹן  אֵ-ל  רָצָה  ”וְכַאֲשֶׁר  וכותב:  הזה, 

לָתֵת הַתּוֹרָה זַכָּה וּבָרָה, יְסוֹד הַקְּדוּשָּׁה 

וְהַטָּהֳרָה וְרוּחָנִיּוּת הָרוּחָנִיּוֹת, צִוָּה לָהֶם 

קַל.  מֵחֵטְא  אֲפִלּוּ  בִּתְשׁוּבָה  שֶׁיַּחְזְרוּ 

(קידושין  זַ“ל  מַאֲמָרָם  לָנוּ  קָדַם  וּכְבָר 

עַל  הָאִשָּׁה  אֶת  הַמְקַדֵּשׁ  בְּדִין  ב)  מט, 

רָשָׁע,  וְנִמְצָא  גָּמוּר,  צַדִּיק  שֶׁהוּא  מְנָת 

שֶׁמָּא  חַיְישִׁינַן  כִּי  קִידּוּשִׁין,  שֶׁקִּידּוּשָׁיו 

תְּשׁוּבָתוֹ  וּבְאֶמְצָעוּת  תְּשׁוּבָה,  עָשָׂה 

יִקָּרֵא צַדִּיק“.

כך אכן נפסק בשלחן ערוך (אה“ע לח, 

מנת  על  האשה]  את  ”[המקדש  לא): 

שאני צדיק, אפילו רשע גמור, הרי זו 

מקודשת מספק, שמא הרהר תשובה 

לדגש:  לב  לשים  יש  זאת  עם  בלבו“. 

הרהר  מספק, שמא  מקודשת  זו  ’הרי 

תשובה בלבו‘.

האם   - הוא  כשלעצמו  מעניין  נידון 

תשובה,  עשה  להניח שהעבריין  ניתן 

ובכך להחזיק את הקידושין כתקפים 

מספק, גם בשעה שאנו עודנו רואים - 

לדוגמה - את החפץ הגנוב בידו, והוא 

טרם החזירו לבעליו.

בענין זה נחלקו הראשונים והאחרונים 

אכן  כי  הסבורים  יש  שם),  נו“כ  (עיי‘ 

ניתן להאמין בכך, אך זאת כמובן רק 

להשיב  עצמו  על  קיבל  בתנאי שהוא 

וסבורים  החולקים  ויש  הגזילה,  את 

כי אף בכך אין די, אלא קידושיו אינם 

קידושין אף מספק כל עוד לא השיב 

את הגזילה.

בראשונים  מוקדשת  נרחבת  יריעה 

האם   - נוספת  לנקודה  ובאחרונים 

בתשובה,  הרהר  שהוא  אמירתו 

קובעת כי אכן ודאי שב בתשובה. יש 

נאמן  אדם  כי  שמואל)  (בית  הסוברים 

בתשובה,  שהרהר  עצמו  על  להעיד 

(טיב קידושין ועוד)  אכן לדעות אחרות 

של  בעדות  רק  לו  נתונה  הנאמנות 

ממש, של שני עדים.

לדעה הראשונה, יש לנידון זה השלכה 

הבית  שהוזכר.  הקודם  הנידון  על 

שמואל מסתפק בשאלה הנ“ל - האם 

כשהגזילה עודנה בידו יש להחזיק את 

הקידושין כחלים מספק, והוא מכריע 

שהרהר  טוען  הוא  בו  במקרה  כי 

בתשובה - ודאי יש להניח כך.

המ˘ך בעמו„ הב‡ ◄

˙ור˙ חיים

נו˘‡ ˙ורני מר˙˜

ל‡ור „ברי ה‡ור החיים

עמ' י"גבס"ד, גיליון רצ"ח | פרשת יתרו | תשפ"ה

ויהי האדם לנפש חיה

בריאת האדם ושלטונו בברואים

הארץ‘.  ואת  השמים  את  אלקים  ברא  ’בראשית 

אין לך יפה מן ההתחלה - בריאת מעשה בראשית 

בששה ימים, ולבסוף שבת קודש, בה כלו מעשה 

ביום  אלקים  וישבות  צבאם,  וכל  והארץ  השמים 

השביעי. 

ביום השישי לבריאה, ברא הקדוש ברוך הוא את 

אחרון  ונברא  הבריאה,  נזר  הוא  האדם  האדם. 

כדי  החיים,  בעלי  כל  אחר  בראשית,  למעשה 

שישלוט בכולם.

לאדם  אלקים  אמר  בראשית  מעשה  בסיום 

כּלָ  אתֶ  לכָםֶ  נתָתַּיִ  ”הנִּהֵ  כט-ל):  (פסוקים  ולאשתו 

כּלָ  ואְתֶ  האָרָץֶ  כלָ  פּנְיֵ  עלַ  ֶר  אֲשׁ זרֶעַ  זֹרעֵַ  עשֵֶׂב 

ֶר בּוֹ פרְיִ עץֵ זֹרעֵַ זרָעַ לכָםֶ יהִיְהֶ לאְכָלְהָ:  העָץֵ אֲשׁ

ָמיַםִ וּלכְֹל רוֹמשֵׂ עלַ  וּלכְלָ חיַּתַ האָרָץֶ וּלכְלָ עוֹף השַּׁ

ֶר בּוֹ נפֶשֶׁ חיַּהָ אתֶ כּלָ ירֶקֶ עשֵֶׂב לאְכָלְהָ,  האָרָץֶ אֲשׁ

השישי  היום  מלאכת  מסתיימת  ובזה  כןֵ“.  ויַהְיִ 

”ויַּרַאְ  לא),  (פסוק  והארץ  השמים  מלאכת  כל  עם 

ֶר עשָָׂה והְנִּהֵ טוֹב מאְֹד ויַהְיִ ערֶבֶ  אלֱֹקיִם אתֶ כּלָ אֲשׁ

ִי“. שּׁ ִ ויַהְיִ בֹקרֶ יוֹם השַּׁ

מאכל האדם, ואיסור הבשר

על נתינת עשב הארץ למאכל לאדם ולכל הבהמה 

וז“ל:  בו,  ענין לענות  בו  יש  רש“י דבר אשר  כתב 

”לכם יהיה לאכלה. ולכל חית הארץ - השוה להם 

הכתוב בהמות וחיות למאכל“. 

הבריאה  נזר  האדם  היות  אף  על  כי  מבואר, 

ותכליתה, מכל מקום לענין מאכלו הושווה לחית 

ובהמת הארץ, ומאכל כולם מעשב הארץ. 

ועוד הוסיף רש“י וכתב: ”ולא הרשה לאדם ולאשתו 

להמית בריה ולאכול בשר, אך כל ירק עשב יאכלו 

יחד כלם, וכשבאו בני נח התיר להם בשר, שנאמר 

(להלן ט ג) ’כל רמש אשר הוא חי וגו‘, כירק עשב‘ - 

שהתרתי לאדם הראשון - ’נתתי לכם את כל‘“. 

לשחוט  הראשון  לאדם  הותר  לא  כי  מבואר,  הרי 

ולאכול בשר בהמה, ואף על ידי שחיטה - כשאינו 

נבלה וטריפה, אלא רק לנח ובניו הותר הדבר, ואז 

נאסר להם בשר מן החי ואבר מן החי ודם.

מהי ההשוואה בין אדם ובהמה?

זו בין אדם ובהמה צריכה תלמוד.  והנה השוואה 

כי גם אם נקבל את עצם הדבר שהאדם והבהמה 

שהושווה  מהו  להבין  יש  אחד,  מדבר  ניזונים 

עצם  וגם  להם.  אחת  תורה  כאילו  להם,  האדם 

אינו  אחד  מאבוס  יאכלו  וחמורו  שהאדם  הדבר 

מדברת  בראשית  במעשה  כאן  לכאורה  כי  מובן, 

וכי  והבהמה,  האדם  גוף  פעולת  דרך  על  התורה 

שניהם מקרה אחד להם עד שיאכלו מאכל אחד 

ויהיו ניזונים בשווה?

בהמות  הכתוב  להם  ’השוה  רש“י  לשון  כן,  אם 

וחיות‘ צריך ביאור. 

ובפרט יש להבין מה שכתב לאחר מכן ’ולא הרשה 

לאדם ולאשתו להמית בריה ולאכול בשר‘. לשון 

על  אנו  יודעים  התורה  מן  כי  מצויה,  אינה  זו 

הכשר  על  למדנו  חז“ל  ומדברי  והמותר,  האסור 

והפסול, אולם מהו ’לא הרשה‘? האם איסור גמור 

הוא? הלא על עץ הדעת הזהיר הקדוש ברוך הוא 

את אדם הראשון בפירוש, ואמר לו (בראשית ב יז) 

מה  אך  ממִּנֶּוּ“,  תֹאכלַ  לֹא  ורָעָ  טוֹב  הדַּעַתַ  ”וּמעֵץֵ 

ביאור הנוסח ’לא הרשה‘?

כבהמות נדמו

לחקור  עלינו  שומה  זה,  פרק  לשנות  מנת  על 

ולפרש את פשר היחס בין אדם לבהמה. 

הנפש  מלבד  בהמית  נפש  בו  יש  אדם  כל  הנה, 

מקִרְהֶ  ”כּיִ  יט)  ג  (קהלת  הכתוב  וכדברי  המשכלת, 

להָםֶ  אחֶדָ  וּמקִרְהֶ  הבַּהְמֵהָ  וּמקִרְהֶ  האָדָםָ  בנְיֵ 

כּמְוֹת זהֶ כּןֵ מוֹת זהֶ ורְוּחַ אחֶדָ לכַֹּל וּמוֹתרַ האָדָםָ 

מןִ הבַּהְמֵהָ איָןִ כּיִ הכַֹּל הבָלֶ“. כי אכן מאכל האדם 

את  ולהפקיר  לאבד  אדם  ויכול  שווה,  והבהמה 

שליחותו בעולם, עד שיהא נמשל כבהמות נדמה. 

מלאכי  בין  ממוצע  הוא  האדם  כי  חז“ל  ואמרו 

השרת לבהמת הארץ, וכלשונם (חגיגה טז.): ”ששה 

דברים נאמרו בבני אדם, שלשה כמלאכי השרת, 

האדם  נוהג  שבו  הרוחני  בחלק  כבהמה“.  שלשה 

אינו  הגופניים  בצרכיו  אולם  מרומים,  כמלאכי 

על  ישגיח  לא  אם  כך,  ומשום  הבהמה.  מן  שונה 

קיום תפקידו בזה העולם, ידמה לבהמה, כי האדם 

בא  בעבורה  אשר  התכלית  את  מקיים  אינו  אשר 

”נוח  יג:)  (עירובין  חז“ל  אמרו  עליו  הזה,  לעולם 

לעולם  אך  משנברא“.  יותר  נברא  שלא  לאדם  לו 

בוודאי שם אדם עליו, ויוכל לחזור אל מעלתו.

שיטת הרמב"ן בהבדל שבין מאכל אדם ובהמה

רש“י,  דברי  את  הביא  אתר  על  הרמב“ן  והנה, 

הותר‘)  ’לא  ד“ה  (נט:  בסנהדרין  גם  פירש  שכן  וכתב 

בזה הלשון: ”לא הותר בשר באכילה, דכתיב ’הנה 

וגו‘ - לכם ולחיות נתתי  נתתי לכם את כל עשב‘ 

העשבים והאילנות ואת כל ירק עשב לאכלה, אבל 

לא חית הארץ נתונה לכם“.

הכתוב  חילק  אכן  כי  כתב  עצמו  הרמב“ן  אמנם 

בין האדם ואשתו לחיה והבהמה, ופירש כי לאדם 

ולאשתו נתן הבורא יתברך את כל עשב זורע זרע 

וכל פרי עץ. אולם לחית הארץ ולעוף השמים נתן 

רק את כל ירק עשב, ולא את פרי העץ והזרעים. 

ואין מאכלם יחד כולם בשווה.

ברם, לענין מה שכתב רש“י בדבר איסור אכילת 

בשר לאדם הראשון, מודה הרמב“ן, וכותב כי כך 

היא דעת רבותינו ז“ל, והוא פשוטו של מקרא.

עולה אם כן, כי לדברי הרמב“ן לא קשה הקושיא 

בדבר  רש“י,  דברי  על  שהקשינו  הראשונה 

עלינו  שומה  עדיין  אך  והבהמה.  האדם  השוואת 

להבין את הלשון שנקט רש“י, ש‘לא הרשה‘ לאדם 

נוקט  מדוע  בשר.  ולאכול  בריה  להמית  ולאשתו 

רש“י בביטוי זה, החורג מלשון התורה בכל מקום.

מדוע נאסר הבשר לאדם והותר לנח?

קודם שנבוא לביאור הדברים, נציגה נא בזה את 

המשך דברי הרמב“ן, העוסק בביאור החילוק בין 

דורו של אדם הראשון וזרעו אחריו, ובין נח ובניו 

- להם הותרה אכילת בשר. 

התנועה,  נפש  בהם  יש  החיים  בעלי  כי  וכתב, 

אשר יש בה קצת מעלה בדומה לנפש המשכלת, 

ואף כח הבחירה ניתן בהם במידה ידועה, לבחור 

להם  הראוי  את  ולבחור  המוות  פני  על  בחיים 

והמיתה  הצער  מן  הם  בורחים  זה  ובכח  למזונם, 

ומבקשים את מזונם וטובתם. וכמו שאמר הכתוב 

היִא  העָֹלהָ  האָדָםָ  בּנְיֵ  רוּחַ  יוֹדעֵַ  ”מיִ  כא)  ג  (קהלת 

לאָרָץֶ“.  למְטַּהָ  היִא  היַֹּרדֶתֶ  הבַּהְמֵהָ  ורְוּחַ  למְעָלְהָ 

ברחמים  לנהוג  האדם  לבני  גם  ראוי  כך  ומשום 

בבעלי החיים ולא לגרום להם צער. 

זה, מדרכי המוסר ראוי היה תחילה שלא  מטעם 

השחית  כאשר  אולם  החיים.  בעלי  מבשר  לאכול 

הנה  הארץ  וגם  הארץ,  על  דרכו  את  אדם  כל 

ברעת  דרכם  השחיתו  החיים  ובעלי  נשחתה, 

והיו  בה,  יושבי  וכל  תבל  על  כליה  נגזרה  האדם, 

ראויים כולם למות במבול. אלא שנח איש צדיק 

ואותו ראה ה‘ צדיק לפניו בדור הזה,  תמים היה, 

ובזכותו הציל הקדוש ברוך הוא שנים שנים מכל 

ואילך  ומעתה  הטהורים.  מן  שבעה  ושבעה  מין, 

כל  כי  ולאכול,  לשחוט  האדם  לבני  רשות  ה‘  נתן 

קיום המין - בעבור נח וזרעו.

ועם כל זאת, גם אחר היתר אכילת הבשר, לא נתן 

ה‘ יתברך לאדם רשות בנפש הבהמה, ואסר להם 

אבר מן החי, והוסיף להם לישראל איסור אכילת 

דם, כי הדם הוא הנפש. ורק את גוף בעלי החיים 

התיר הבורא, ולא את נפשו. וציוה ה‘ על השחיטה 

מברכים  אנו  אשר  וזהו  חי.  הבעל  צער  למעט 

”אשר קדשנו במצוותיו וציונו על השחיטה“.

הפרדת רשויות – האדם ובעלי החיים
(בראשית תשפ"ג)

גיליון א'
בראשית תשפ"ו

משיעורי
רבי מנחם מנדל 
פומרנץ שליט"א

בס"ד

א

עú ה˙ורה והמוע„ים

האכילה קודם החטא ולאחריה ולאחר דור המבול

עמ' י"ז

להזמנות ספרים עד הבית: 1800-22-55-66

מנורת זהב המבואר כיס דמוי עור
זוסיא  משולם  רבי  להרה"ק  המבואר  זהב  מנורת 
ילקוט  הזהב:  מנורת  על  חדש  אור  זיע"א.  מהאניפולי 
חדש נרחב ומקיף מתורתו של הרה"ק זיע"א שלא היה 
ומבוארת,  חדשה  במהדורה  כמותו 
ביאור נרחב להבנת דבריו, השלמות, 
ונוקד  מחדש  נערך  וציונים,  הערות 
משנה,  כותרות  עם  מלא  בניקוד 
ענינים.  ומפתח  המקורות  מפתחות 
עור  דמוי  ובכריכה  כיס  בגודל 

מהודרת.

סט דרך השם המבואר )2 כר'(
דרך השם הוא ספר יסוד בתורת המוסר, שנכתב על ידי 
רבי משה חיים לוצאטו )הרמח"ל(. הספר מהווה מדריך 
מעמיק לעבודת ה' ותיקון המידות, ומטרתו לסייע לאדם 
עתה  רוחנית.  לשלמות  ולהגיע  הבורא  אל  להתקרב 
בביאור  מבוארת  במהדורה  לאור  יוצא 
עם  וביאורים  ציונים  בתוספת  משולב 
העיון  להרחבת  נרחב  עיונים  מדור 
נאה  בעימוד  יוצא  הספר  בדבריו, 
ומושלם כמיטב מסורת ספרי 'ממלכת 

התורה – עוז והדר'.

סט מילתא חדתא למינציה )5 כר'(
במיוחד  מתאימים  חיזוק  ודברי  קודש  שיחות 

בהתמודדויות ובאתגרים של דורנו.
בסט זה נקבצו הספרים, 'אהבת התורה', 'אמונה ובטחון', 

'יראת שמים', 'שבת קדש', 'שערי תפילה'.
דיבורים נעלים שנאמרו במשך השנים 
מפ"ק כבוד קדושת מרן אדמו"ר רבי 
ונכתבו  שליט"א,  אביחצירא  חי  דוד 
לכל  ונגישה  בהירה  בלשון  ונערכו 
לעורר  לחזק,  מטרה  מתוך  נפש, 
התורה  באור  הלבבות  את  ולרומם 

המצוות והאמונה.

החתן 
הצהיר ‘לא 
השתמשתי 
בחליפה’, 

והמוכר מצא 
כסף בכיס

| עמ’ ח' |

אקטואלי:

האור החיים הק’: 
עומק הנס והעושר 

במכת דם
| עמ’ ב' |

חשיפה:
למי ביקש 
מרן החפץ 
חיים זצ”ל 

שיספור את 
שיניו שבפה 

ומדוע?
עמ' ה'פניני אביר יעקב| עמ’ ד' |

השבוע בגליון:

עמ' כ"ה

 אנחה של יהודי...
שָׁמַעְתִּי אֶת נַאֲקַת בְּנֵי יִשְׂרָאֵל )ו, ה(.

הרה”ק הרבי מקאצק זי”ע שמע פעם יהודי 
מתאנח, אמר: ‘א יודישע קרעכץ איז אין הימל 

זייער חשוב’. )אנחה של יהודי חשוב מאוד בשמים(
כשמוע האיש דברים הללו המשיך להתאנח 
‘דאס  באמרו:  מקאצק  הרה”ק  הפסיקו  שוב, 
שוין נישט, דאס איז שוין פאלש...’! )זה לא, זה 

כבר שוא!(.

)ימות עולם עמ’ קנו הובא בדברים של טעם(

האם ה”אנטישמיות” שבאומה הגרמנית 
הולידה את היטלר ימ”ש, או שהוא הביא 

את ה”אנטישמיות”...
וַתַּעַל הַצְּפַרְדֵּעַ וַתְּכַס אֶת אֶרֶץ מִצְרָיִם )ח, ב(. 

איתא בגמרא )סנהדרין סז, ב(: ותעל הצפרדע 
אומר:  עקיבא  רבי  מצרים  ארץ  את  ותכס 
ומילאה כל ארץ מצרים,  צפרדע אחת היתה 
אמר לו רבי אלעזר בן עזריה: עקיבא, מה לך 
נגעים  אצל  ולך  כלה מדברותיך  הגדה?  אצל 
ואהלות! צפרדע אחת היתה, שרקה להם והם 

באו.
נפקא  ומה  התנאים,  חלוקים  במה  בעצם, 

מינה?
דרש על כך רבי יקותיאל אריה קאמהעלאר 
קעב(  עמ’  )ח”א  דעה”  “דור  הנודע  בספרו  ז”ל 

רעיון נפלא: 
להשתמש  לפרקים  חכמינו  נהגו  כידוע, 
בדרך משל ומליצה, ברמזם למאורעות שאירעו 
בימיהם, אשר מפני “עינא בישא” חששו לדבר 
גלויה. מסתבר, שבימים ההם,  עליהם בלשון 
בדומה לימינו, עלה באחת המדינות לשלטון 
אחזה  אחת  ובבת  מובהק,  ישראל  שונא  איש 
שנאת ישראל בכל תושבי המדינה. התעורר אז 
בין אנשי הרוח היהודים ויכוח, בדומה לויכוח 
חולל  האם  הגרמנית:  האומה  על  שבימינו 
היטלר ימ”ש את ה”אנטישמיות” הגרמנית, או 
הולידה  זו  שבאומה  ה”אנטישמיות”  להיפך: 

את צורר היהודים הלזה...
היתה  אחת  צפרדע  אומר:  עקיבא  “רבי 
הדבר  כלומר:  מצרים”,  ארץ  כל  ומילאה 
והיא  ידי צפרדע אחת,  התחיל בסך הכל על 
היא שהדביקה בחיידקי מגיפה את כל הארץ, 

הרעילה אותה, ומילאה אותה צפרדעים... 
אמר לו רבי אלעזר בן עזריה: לא, אין הדבר 
צפרדע  שתלד  אפשר  אי  הדעת.  על  מתקבל 
אחת צפרדעים רבות כל כך... אי אפשר שיהיה 
אנשים  מיליוני  לילה  בין  הופך  אחד  רשע 
לרשעים... מסתבר יותר כי אכן “צפרדע אחת 
והם באו”...  היתה”, אלא שהיא “שרקה להם 
מלאה  הארץ  היתה  לכן  קודם  אף  כלומר: 
צפרדעים, אלא שחבויות היו... מוסתרות... לא 
באה רשעותם לידי ביטוי משום שחסרה היתה 

מנהיג שירכז סביבו את כל הצפרדעים...
ונתגלה,  כזה  מנהיג  שעלה  ברגע  אולם 
נתן  והם באו”... הוא רק  או אז “שרקה להם 
את האות, ובבת אחת באו ונתקבצו כל אנשי 
שהם...  כמות  האמיתית...  בדמותם  האומה 

כמה צודקים הדברים לדאבונינו!
)דור דעה להגאון רבי יקותיאל אריה קאמהעלער ז”ל, 
ח”א עמ’ קעב(

14 סוגי כינים היו – הקטנה כביצה של 
תרנגולה והגדולה כביצה של אווז

אֱלֹקִים  אֶצְבַּע  פַּרְעֹה  אֶל  הַחַרְטֻמִּם  וַיֹּאמְרוּ 
הִוא וגו’ )ח, טו(. 

מיני  י”ד  קפב(:  )רמז  שמעוני  בילקוט  איתא 
 – שבהן  הקטנה  עליהם,  הקב”ה  הביא  כנים 
כביצה של תרנגולת, והגדולה שבהן – כביצה 
בגמרא  שהרי  המפרשים  ומקשים  אווז.  של 
ב(:  )סז,  בסנהדרין  דאיתא  להיפך,  מבואר 
אלהים  אצבע  פרעה  אל  החרטומים  “ויאמרו 
היא )שמות ח, טו(, אמר רבי אליעזר מכאן שאין 

השד יכול לבראות בריה פחות מכּשׂעוֹרָה. 
כתב על כך הרה”ק רבי פינחס מנחם מפילץ 
זי”ע בספרו “שפתי צדיק: “איני מבין הקושיה, 
מכשעורה,  פחות  שנבראו  נפרש  לא  למה 
ונתגדלו בזמן קצר, שניתן להם חיות לפי שעה 

שיתגדלו – על ידי שליחות מצוה להגדיל
שמו יתברך. 

אמינא  הוה  היה  מה  מתורץ  יהיה  ובזה 
מסתם  כי  להשתדל,  שהתחילו  דחרטומים 
ניסו בכלל?(.  )=ולמה  יכולת  ידעו שאין בלהטיהם 
רק מפני שראו כינים אלו גדולים כביצה, ועל 
כזה יש להם שליטה, וטעו אולי יש גם באיזה 
אין  ובאמת  להם.  ויכנפו  כאלו  גדולים  מקום 
אלקים  “אצבע  הודו  לכך  כאלו,  מקום  בשום 

היא”... או יש לומר
שדימו שעל ברואים כאלו הם שולטים, כיון 
ודימו  מכשעורה...  גדולים  יותר  המה  שעתה 
שישלטו בלטיהם להסירם מעצמם ומפרעה...”
)שפתי צדיק - בפרשתנו אות יא-לג(

שיחת הרה”ק מקאברין עם מרן הבית הלוי 
מבריסק

וַאֲשֶׁר לֹא שָׂם לִבּוֹ אֶל דְּבַר ה’ וגו’ )ט, כא(.
חסידים מספרים, הנה הבית הלוי זצ”ל היה 
חתנו של חסיד סלונים, והביה”ל היה לו חדר 
בדירה של חותנו, ושם היה לומד, ועשה תנאי 

עם חותנו, שאף פעם לא יפריע לו בלימוד.
חותנו, הרה”ק  לבית  הגיע  אחד  יום  והנה 
הביה”ל  של  זצ”ל, וחותנו  מקוברין  משה  רבי 
רצה שהרה”צ מקוברין יראה את חתנו הבית 
והרי הוא  הלוי, אבל הבית הלוי היה בחדרו, 
עשה תנאי עמו שלא יפריע לו בלימודו, וכך 
עבר יום שלם. למחרת הרגיש חותנו שהבית 
הלוי יצא לרגע מחדרו, מיהר חותנו, והכניס 

כוס ישועות אשא - גביע 

הקדוש 
סוד הגביע

עם כלות ימי השבעה לפטירתו של הרב 

שיסחא זי”ע 
הקדוש רבי שמחה בונם מפ

ביום י”ב באלול תקפ”ז, נמנו וגמרו חלק 

מהחסידים אשר הסתופפו בצל הקדש כי 

בימים הנוראים של תחלת שנת תקפ”ח 

יפל דבר בהנהגת חסידי פשיסחא. 

בליל ראש השנה, לאחר תפילת מעריב, 

רבי  הקדוש  הרב  אל  החסידים  נגשו 

יום  ‘גוט  לו  ואחלו  זי”ע  מוורקא  יצחק 

ואף  לרבם,  חסידים  אצל  כנהוג  טוב’, 

הוסיפו ובקשו ממנו כי יערך את השלחן 

הטהור לכבוד יום טוב. 

נכנס  ואכן  מוורקא  הרבי  להם  נענה 

השלחן  בראש  עמד  השלחן,  לעריכת 

בנו של  ימינו עמד  על  לקדש.  והתכונן 

רבי אברהם  הקדוש  הרב  הקודם,  הרבי 

משה זי”ע, ואתו עמו עוד רבים מגדולי 

יעקב אריה  רבי  הקדוש  הרב  החסידים, 

זושא  אלכסנדר 
רבי  זי”ע,  מרדזימין 

מפלוצק זי”ע, רבי שרגא פייבל מגריצא 

זי”ע ועוד.

היין  מלא  ומזג  משה  אברהם  רבי  קם 

בתוך הגביע שעמד לפני הרבי מווארקא 

ידו. ברב שרעפיו  ונתנו על  ואף הרימו 

בקרבו התעכב הרבי מוורקא מלהתחיל 

עיניו זלגו דמעות רותחות 
בסדר הקדוש, 

וכלו היה אש להבה. ואז, לפתע פתאום, 

התנער ממחשבותיו, הושיט את ידו בה 

ידו  על  והניחו  הקדוש,  גביע  נתון  היה 

של רבי אברהם משה, ואמר לו בחרדת 
קדש: 

“עשו אתם קדוש, שכן אתם זכיתם בנזר 

הנהגת הצבור”. 

קדש  ומיד  משה  אברהם  רבי  סרב  לא 

החסידים  למנהיג  היה  ובכך  היין,  על 

מווארקא,  כשהרבי  בפשיסחא,  שנותרו 

שהיה מבגר ממנו, מתבטל אליו כתלמיד 

לפני רבו.

גם אצל חלק הארי של חסידי  היה  כך 

את  עצמם  על  קבלו  אשר  פשיסחא 

מרותו של הרב הקדוש רבי מנחם מנדל 

מקוצק זי”ע, כפי שמספר בספר ’מאיר 

’ )אות קפח(:
עיני הגולה

הרבי  עמד  כאשר  קדש,  שבת  בליל 

בסמוך  עמד  שלחנו,  את  לערך  מקוצק 

מאיר  יצחק  רבי 
הקדוש  הגאון  אליו 

מגור זי”ע, בעל ’חדושי הרי”מ’, ובכבודו 

ומזג את  היין  ובעצמו פתח את בקבוק 

מקוצק,  הרבי  עבור  הקדוש  של  הגביע 

מעשה חסיד לרבו. 

השלימו  שלא  כאלה  היו  הנוכחים  בין 

עם כך שרבי יצחק מאיר אינו מקבל על 

עצמו את על ההנהגה, ובטרם לקח הרבי 

מקוצק את הגביע לידו בכדי לקדש בו, 

קם אחד מהחסידים, רבי נתן סטוטשינר 

והעמידו  הגביע  את  ולקח  מוורשה, 

על ידו של רבי יצחק מאיר באמרו לו: 

“העולם רוצה לשמוע קדוש, לכן יקדש 

נא רבנו”. 

בעל ‘חדושי הרי”מ’ לא ענה כלום, אלא 

על  והעמידו  הגביע  את  בשתיקה  לקח 

ידו של הרבי מקוצק. ואף הרבי מקוצק 

לו:  ואמר  נתקי  רבי  החסיד  על  הביט 

“נתקי, עוד תבוא אלי בפוזמקאות בכדי 

לקבל נזיפה”...

עליון  שקדושי  למדנו  אלו  ממעשים 

הנהגת  עול  את  עצמם  על  קיבלו 

ויש  הגביע,  החזקת  ידי  על  החסידים 

שראוי  הגביע  של  סודו  מהו  להתבונן 

הוא לכך?

את  להשיג  יכולים  אנחנו  אין  אמנם 

סודם של דברים, אולם ענינו של הגביע 

של  הכסף  גביע  בענין  מצאנו  בתורה 

הצדיק  כי  אותנו  המלמד  הצדיק,  יוסף 

משול לגביע.

רבי  הקדוש  המגיד  של  קדשו  וכדברי 

מקוזניץ זי”ע, בספרו ’נזר ישראל’ 
ישראל 

של  כגביע  הוא  משול  שהצדיק  שכתב 

יוסף, כי הצדיק אינו אלא כגביע שמקבל 

בתוכו להשפיע לכל ישראל כל טוב. 

ידי  על  נתן  אשר  הגביע  ענין  ובודאי 

הצדיקים הוא לאות ולסימן שעל ידי כך 

יהיה בידם הצנורות להשפיע שפע ברכה 

והצלחה על כל המסתופפים בצלם.

גביע האבות

כתב  ויגש(  )פר’  עמקות’  ’מגלה  בספרו 

נטע שפירא  נתן  רבינו 
הקדוש  המקובל 

מהאותיות:  בנויה  ‘גביע’  תבת  כי  זי”ע 

ג-י-ב-ע, הרומזות ל-ג’ אבות, י”ב שבטים, 

וע’ נפש, וכל אלו הם היסודות האיתנים 

עליהם עם ישראל נשען ועומד.

ויש להשלים זאת עם המבאר בספרים, 

שהאות ע’ רומזת לשבעים הזקנים, על 

משה  קבל  אשר  התורה  נמסרה  ידם 

לזקנים,  ויהושע  ליהושע  ומסרה  מסיני 

)פ”א  אבות 
מסכת  בתחלת  ששנינו  כמו 

מ”א(.

הגביע  בבחינת  כי  האמור,  מן  לנו  הרי 

נרמזים שרשי בני ישראל, שעל ידם קיום 

אומתינו ומהם יצאו הענפים להנחיל דת 

מורשה לדורות הבאים.

כעין דברים אלו יש בדברי הרב הקדוש 

בספרו  זי”ע  אריה לייב מגור 
רבי יהודה 

את  שביאר  תרל”ד(,  )במדבר  אמת’  ’שפת 

חולֹ  כְּ רָאֵל  יִשְׂ נֵי  בְּ ר  מִסְפַּ וְהָיָה  הכתוב 

)הושע ב א(  פֵר  יִסָּ וְלאֹ  ד  יִמַּ לאֹ  ר  אֲשֶׁ הַיָּם 

שעיקר  הבורא,  לעבודת  הראויה  בדרך 

הרצון אצל יהודי הוא להיות דבק ונמשך 

מרגליות יקרות ואבני חושן,

פנינים נפלאים וסיפורי צדיקים

דברי הגות ורעיון

מאוצרות תורת החסידות

משובצות זהב ומסודרות

משיעוריו ושיחותיו של

רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט“א

בס“ד

שבת קודש
אכסוף נועם שבת

בקדושת השבת וסגולתה כבשן האש

אור החיים’ 
תמיהה מתבקשת תמה רבינו בעל ’

הקדוש בפרשת ויגש )בראשית מה(:

יוסף  שהיה  שנים  אותן  שכל  ייתכן  כיצד 

במצרים, לא שלח להודיע לאביו כי הוא חי?

בבית  כליאתו  ובשנות  עבדותו,  בשנות  אם 

הסוהר, ייתכן שלא היה באפשרותו, אך לאחר 

שעלה לגדולה, הלא חלפו תשע שנים תמימות 

עד שבאו אחיו, וכיצד לא חש לצערו של אביו?

הרי כל אותן שנים ישב יעקב אבינו והתאבל 

על בנו אהובו.

והתשובה מרעידה:

רצה  שלא  מפני  לאביו,  מלהודיע  יוסף  נמנע 

לבייש את אחיו ולפרסם את חטאם.

האחים הרי סיפרו ליעקב שחיה רעה אכלתהו, 

הוא  עלול  חי,  שיוסף  יעקב  ישמע  וכאשר 

לחשוד באחים שידם במעל – כפי שאכן אירע.

לאדם  לו  “נוח  נט.(  )ב”מ  חכמינו  אמרו  וכך 

שיפיל עצמו לכבשן האש ואל ילבין פני חבירו 

ברבים”.

מאמר זה שגור בפי הבריות כדוגמא עד היכן 

לא  ומעולם  חברו,  פני  מהלבנת  להזהר  יש 

מצאנו אדם שיעלה על דעתו להפיל את עצמו 

לכבשן האש ובלבד שלא ילבין פני חברו, מלבד 

של  משמו  יוחנן  רבי  דרש  שבעקבותיה  תמר 

אצל  אבל  הזה,  מאמר  יוחאי  בר  שמעון  רבי 

בצ’אנסקי – 
ל יעקב ליו

הגאון הצדיק רבי ישרא

מברנוביץ’ ה’ יקום דמו לא היה מושג 
המשגיח 

אמרו  כך  ואם  בעלמא,  חז”ל  מאמר  שכזה, 

חכמינו – כך יש לנהוג!

חורף כבד היה זה.

שרר  עז  וקור  ארוכים,  לילות  נערם  השלג 

ברחובות.

להתכרבל  העדיף  באפשרותו  שהיה  מי  כל 

אל  לצאת  ולא  המחממות,  לשמיכות  תחת 

הרחוב הסוער.

וכך נהג גם השמש העירוני, שבמקום להתייצב 

שחר,  עם  הגדול  הכנסת  בבית  משמרתו  על 

ולהעלות את האש בתנור הגדול, נותר מחופר 

במיטתו.

‘ותיקין’  מנין  ראשוני  כשהגיעו  בתחילה, 

את  ומצאו  ממיטתם,  לעמוד  כארי  שהתגברו 

בית הכנסת קר וחשוך, חשבו שנאנס השמש 

ולא יכול היה לבוא.

שמא חלה והצטנן.

אך למחרת, שוב היה ההיכל קפוא וריק.

את  כיסו  השלג  פתותי  הרוח,  שאגה  בחוץ 

את  לתחוב  הצליחו  בקושי  ואך  החלונות, 

המפתח בחור המנעול.

בהכנסת  שבוזבז  הרב  הזמן  על  לדבר  שלא 

העצים ועל הנסיונות להצית את האש בתנור 

המגושם, על מנת שיוכלו הבאים לפשוט את 

מעיליהם.

הנפש  את  להשיב  הבאים  עבור  חמים  ומים 

מהקור כמו בימים הטובים, מאן דכר שמייהו?

על  ושאלו  השמש  את  שפגש  מאן-דהוא 

היעדרותו, סיפר שהלה גמגם על עיסוק חשוב 

שנקלע אליו שלא בטובתו.

ביום השלישי, הם כבר ממש כעסו.

כהרגלו,  בעיר  משוטט  נצפה  השמש 

סיפרו  המאוחרים  המנינים  של  והמתפללים 

שלקראת השעה שמונה; הוא נראה מגיח סוף 

תחת  ותפליו  כשטליתו  בנינוחות  מביתו  סוף 

בית שחיו, והוא צועד לבית הכנסת.

עבור מה מקבל השמש תשלום?

המשרה  בתנאי  במפורש  נכלל  לא  האם 

הכנסת  בית  את  ולהכין  קום  להשכים  שעליו 

למתפללים?

השמש  בפני  הקהילה  מנכבדי  אחד  כשהטיח 

את האשמה, שתק הלה במבוכה ופניו הסמיקו.

לאיש  הבטיח  כשורה”  יהיה  הכל  “ממחר 

הזועם.

בית  לחלונות  מבעד  נראו  לא  למחרת,  אבל 

זרח  ור’  העששיות,  של  אורן  קרני  הכנסת 

במילוי  זמנו  את  לכלות  נאלץ  שוב  האופה 

התנור בעצי ההסקה תוך שהוא משפשף את 

פרקי  את  לומר  במקום  הקור,  מחמת  ידיו 

לפני  לומר  רגיל  שהיה  הקבועים  התהלים 

התפלה.

שלא לדבר על כוס התה המהביל שהיה רגיל 

לשתות.

השמש  את  לפטר  קרא  המתפללים  אחד 

ממשרתו, ואחרים תבעו לקצץ במשכורתו.

החורף  שנת  על  לו?  משלמים  אנו  מה  “עבור 

המתוקה שלו?!”

מותיקי  כמה  התגודדו  המנחה  תפלת  ואחרי 

המנין סביב השמש בזעם:

“כיצד אינך מתבייש לישון על מיטתך?!”

השמש השפיל עיניו ושתק.

אזניו בערו מבושה, והוא ייחל שהאדמה תבלע 
אותו.

“אתם צודקים, אמצא לכך פתרון” אמר, ונמלט 

מהמקום.

אלא שכאשר קרא התרנגול בעלות השחר הבא, 

התהפך השמש על מיטתו והמשיך לישון.

אף  להוציא  הדעת  על  יעלה  לא  שכזה  בקור 

לשמיכה,  מחוץ  אל  הקטנה  האצבע  את  לא 

על  לחשוב  אבה  שלא  המנומנם,  מוחו  הרהר 

ההשלכות.

את העלבונות שספג אמש, העדיף לשכוח.

תוך  נחושה’  ב’החלטה  בלבו  החליט  “ממחר” 

כדי ששמורות עיניו נעצמות שוב.

כעבור שעתיים, כשהזדחל מהמטה, וראה את 

השעון, כמעט ופרח לבו בקרבו.

שוב פעם גברה עליו תאות השינה, וכעת עלול 

הוא להיות מפוטר ממשרתו...

מאין יביא לחם לעולליו?

וכיצד יישא את פניו בבית הכנסת?

הגערות שספג אמש יהיו כאין וכאפס לעומת 

מה שעלול הוא לספוג היום...

שזמן  אלא  בבית,  להישאר  והחליט  כמעט 

על התורה
שלהבות קודש והגיונות חכמה

מפרשת השבוע

המשך בעמוד ב’

המשך בעמוד ב’

עמ' כ"א



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםב מחוברים

עומק הנס והעושר במכת דם
וְהַדָּגָה אֲשֶׁר בַּיְאֹר מֵתָה )ז, כא(. 

מיוחד  נס  זה  שהיה  הק’,  החיים  האור  כתב 
ולסימן במעשה זה, להראות ולהוכיח לעיני כל, 
שלא היה זה מעשה שדים ולא מעשה כשפים, כי 
מעשה שניים אלו, יהיו דמיון ולא ממש, והדמיון 
יהיה לעין הרואים, לא שיהיה ממש דם שיהרוג 
כל שותיו ואפילו דגים, לזה אמר “והדגה אשר 
ביאור מתה ויבאש היאור”, להראות להם לאות 
לעולם כי מעשה אלקים המה פעולה צודקת ולא 

דמיון עכ”ד.
לבנין  נדבך  משלימים  האוה”ח  רבינו  דברי 
ועוד(  יוסף  פרדס  )ראה  האחרונים  שאמרו  נפלא 
בביאור דברי המדרש רבה: “והדגה אשר ביאור 
מתה – מכאן העשירו מישראל”. ויש להבין, מהו 

הקשר בין מות הדגים לבין עושרם של ישראל?
אולם כאן עומדת לפנינו חקירה יסודית במכת 
במציאותו,  לדם  נהפך  עצמו  היאור  האם  דם: 
וכאשר יהודי שאב מים קרה נס נוסף והדם הפך 
חזרה למים? או שמא היאור מצד עצמו נשאר 
במציאותו הטבעית כמים, ורק כאשר מצרי בא 

במגע עם המים הם הפכו לדם?
לכאורה, היה מקום לומר כצד השני – שהיאור 
“למעט  לן  שקיימא  משום  מדוע?  מים.  נשאר 
בניסא עדיף”. לו היה היאור כולו נהפך לדם, היו 
צריכים מיליוני ניסים פרטיים בכל רגע עבור כל 
יהודי ויהודי כדי שהדם יהפוך עבורו למים. לכן 

מסתבר יותר שהנס קרה רק אצל המצרים.
אלא שאם נאמר כך, מתעוררת קושיה עצומה: 
הרי  הדגים?  מתו  מדוע  מים,  נשאר  היאור  אם 

מים הם חיותם של הדגים!

מכאן מוכיחים האחרונים את דברי המדרש: 
שעם  רצה  הקב”ה  ישראל”.  העשירו  “מכאן 
שהמים  צורך  היה  כך  ולשם  יתעשר,  ישראל 
שבידי היהודים יהיו מים טבעיים ולא “מי נס” 
)שנמנעו מליהנות מהם, כדאיתא בתענית כד.(. לכן, הקב”ה 

אכן  היאור  אחד,  מצד  ומכופל:  כפול  נס  עשה 
נהפך במהותו לדם ממש – וראיה לכך היא מות 
הדגים, כפי שמבאר האור החיים הקדוש שזהו 
אלקית.  למציאות  כשפים  דמיון  בין  ההבדל 
ליאור, המים  ניגש  אך מצד שני, ברגע שיהודי 
מים  ונשארו  עבורו  הראשון  טבעם  את  “זכרו” 
טבעיים )ולא דם שנהפך חזרה(, כדי שיוכלו להימכר 

למצרים בהיתר גמור ולהעשיר את ישראל.
נמצא שדווקא מות הדגים, שמוכיח שהיאור 
הפך לדם “ממשי” כדברי האור החיים, הוא זה 
שמדגיש את גודל הנס עבור ישראל – שזכו למים 

טבעיים מתוך יאור שכולו דם, ובכך התעשרו.

ווארט מהאור החיים הק'

newsletter.mechubarim@gmail.com :לתגובות ולהצטרפות לקבלת הגליון במייל

נר
 ק

קי
שו

ד: 
מו

עי
ב ו

צו
עי

ירושלים: ירמיהו 13 | שאולזון 49 | הפסגה 45 | בר אילן 4 | חבקוק 2 • בית שמש: שדרות 
האמוראים 63 | נחל ניצנים 3 | יהודה הנשיא 6 • בני ברק: רבי עקיבא 152 | רבי עקיבא 68 
| הרב שך 8 | אהרנוביץ 12 | נחמיה 28 | כהנמן 64 • מודיעין עילית:  שד' יחזקאל 2 | חפץ 
חיים 7  אלעד: יהודה הנשיא 94 • אשדוד: יהודה הנשיא 8 | אליעזר בן הורקנוס 8  ביתר 
עילית: הרן 9 • חיפה: מיכאל 27  נתיבות: הרמב"ם 1  נתניה: הס 18  פתח תקוה: רוטשילד 75

מחוברים
העלון השבועי מבית עוז והדר - אור לישרים

ניתן להשיג את הגיליון 
מדי שבוע בכל סניפי 

"ספרי אור החיים"

ירושלים זמני כניסת
ויציאת

16:2316:3716:3616:07שבת קודש: 17:3917:4017:4517:1917:35 18:1718:1318:07
כניסת השבתכניסת השבתכניסת השבתכניסת השבת יציאת השבתיציאת השבתיציאת השבתיציאת השבת רבנו תםרבנו תםרבנו תםרבנו תם

לונדוןניו יורקבני ברק

פנינים חכמים ואמרות פנינים ואמרות
נפלאות על פרשת השבוע

החסידות  פניני  אוצר
יłראל  Łעל |àית הבטחה | הŁáמäçת טרדõת  – וקלל õתיה' Łנה 'ôכלה ְְְְְְְִִִִִֵֵֶֶֶַַַַָָָָָָ

ה ïרנסה  טר âת מהאדם äôסר  õôרה  על  קàלת .ידי  . . . . . . . . . . . . . . . . א . ְְְִֵֵַַַַַַָָָָָָָֹ
łיח õת  Łאין|לäñטי מïני  àהס ôר  ä אמרìŁ א êא  àרכ õת הם הõôכחה עניני éל  ְְְְְְְִִִִֵֵֵֵֵֵֵֶֶֶֶֶֶַָָָָ

àגäêי לבõא  .àיכל ôן . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . א . ְְִִָָָ
אõריתא  áŁם |ïתáמי àאפן  àאדם טבäע  להי õת צריכה  ü רàית ה⁄ם מציאäת ְְְְְְְִִִִִֵֵֶֶַַַַַָָָָָָָָֹ

ü רàית õô מא יéŁח  לא  àהלה  Łל  .àמðב . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ב . ְְְִִִֵֶֶַַַָָָָֹ
õôרה  ה éתיבה '|לäñטי ו'אõתõçת החקיקה ' 'א õת õçת  .àחינת . . . . . . . . . . ב . ְְְֲִִִִִִֵַַַָָָ

מŁה  ההïŁעõת|àאר  לכל  זõכים הàרית Łàמירת הåהירäת  .éפי . . . . . . ג. ְְְְְְִִִִִִֵֵֶַַַַַָָֹ
עין õôציא |àת Łחד מïני  ההתח äŁâת'ויŁן àחינת את  äלגõêת  להאמין  – 'ä ְְְְְְְֲִִִִִִֵֶַַַַַַַָָָָ

י õם  .àŁכל . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ג. ְֶָ
אבõת  האדם |õôרת הנהגת ôהיה êŁא – זקäפה' 'àקõמה  קõממäçת אתכם ü לõוא ְְְְְֲִִֵֶֶֶֶַַַָָָָָָָָֹ

àהמה  .àבחינת . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ד. ְְִִֵַָ
מ⁄מäאל  יŁרäת|Łם õתäהëŁ äאבינ מçעקב üäהפ .עמלק . . . . . . . . . ד. ְְֲֲִִִֵֵֵֶַַַָָָֹ

הêבן ה ⁄כינה |מחłף Łàביל  י łראל את  יגאל .הקב"ה . . . . . . . . . . . ד. ְְְְְִִִִִֵֶַַַַָָָָֹ
הêבן י łראל |מחłף נŁמõת  üלער קצבה  ואין üער .אין . . . . . . . . . . . ה . ְְְְְְִִִֵֵֵֵֵֶֶַַָָָָֹ

ח çים  מים הõàרא |àאר  לעבõדת  õàערה  Łאé .התלהבäת  . . . . . . . . . . ה . ְְְֲֲִִִֵֵֵֵַַַַַַָ
Ł קד הם |זרע äמתäקים א õתם ל ëקçמים הנאה Ł י טעם להם ŁçŁ ה ëצ õת ְְְְֲִִִֵֵֵֶֶֶֶַַַַַַָָָָֹ

.מאד  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְֹ
äéà אביב äàâר|רי äלדàר õôàרה  לעסק çŁכõל אהבה  מרב àעפר להתáלáל  Łי ְְְְֲֲִִִִֵֵֵֵֵֶֶַַַַַָָָָָָֹֹ

ü רàית ה ⁄ם לפני  .אחד . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְְִִֵֵֶַַָָ
אמת  łמחה |łפת יתמêא לא  ïתי  מי  õôרה טעמי  לטעם õåŁכין אחר  ְְְְֱֲִִִִִִֵֵֶֶֶַַַַַָָֹֹ

.וחדוה  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְְֶָ
מ⁄מäאל  למעלה |Łם Łהäא  האלקי הäàâק את  האדם מפסיד העברה ידי על ְְְְְֱֲִִִִֵֵֵֵֶֶַַַַָָָָָָָֹ

àŁעõלם  וłמחה וענג Łע äŁע  .מéל . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ְְְֲִִֶֶַַָָָָֹ
אדם  לאחר|õôלדõת אף האדם על ãמä⁄ ר çŁ⁄אר  àאפן  ה ëצוה  לקçם Łי ְְְְְִִִֵֵֵֶֶַַַַַַָָָָָָָָֹ

ãמäçק. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ִָ
üאלימל קר õב |נעם ה äא מהשי"ת  רחõק Łהäא  õ ל ìŁדמה .מי  . . . . . . . ה . ְֱִִִֵֶֶֶֶֶַָָֹ

הרמ"ל  êŁא |מŁנת רחמים Łñיב õ רנסתï àצרכי להתע íק õצאת קדם ְְְְְְְֲִִִֵֵֵֵֶֶַַַַַַַָָָָֹֹ
.יŁéל  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ה . ִֵָ

הëאיר מâאי|אõר  יõתר àפרנסה õŁ נפ ה ëטריד אõדõת מäסר .âברי  . . . . ו . ְְְְְִִִִֵֵֵַַַַַַָָָ
נעם  àרוח|אמרי  לפרנסה  זõכה  האכילה àתאוõת  .המצמצם . . . . . . . . . . ו . ְְְְְְְֲֲִִֵֵֶֶַַַַַַָָָָֹ

אמת  מŁיכõת|łפת ã ל ŁçŁ éŁן מéל  ל ôאוõת  מŁיכ õת Ł פì ל ŁçŁ Łéם ְְְְֱֲִִִֵֵֵֵֶֶֶֶֶֶַַַַָָ
ה ' לקרבת .äדרכים . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְִִַָ

ïנחס áדõל õת|אמרי  àרכ õת מרëזים .õôàכח õת . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְְִִִֵֵַָָָֻ
àינה  לעם |âברי ויäŁעõת  éברכõת  הõôכחה âברי את  äמפר Łים מה ïכים צ âיקים ְְְְְְְְִִִִִִִִִֵֵֵֶַַַַָָָָ

.י łראל  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְִֵָ
יäŁעה  äברכõת|עטרת טõבõת  äמס ôרים áנ äזים ãכõ תà. . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְְֲִִֶֶָָָָֻ

אמת  וזõכים |õôרת מע łיו להיטיב õעצמ על  מקàל  אחד éל ה õôכחה  àקריאת  ְְְְְֱֲִִִִֵֵֵֶֶַַַַַַַָָָָ
õôרה  àמôן  Łàלמäת  Łâלהתק. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְִִֵֵַַַָ

âוד äפõסקים |חמâת áמרא ללäëד וחסידäת מäסר ספרי  לäëד àין  .החäêק ו . ְְְְְֲִִִִִִִֵֵֶַַַָָָָ
מŁה  נŁמת à|õאר  את האדם מעלה  לאט לאט éי ויõם י õם àכל הôפêה טעם ְְְְְְֲִִִֵֵֶֶֶַַַַַַָָָָָָֹ

ãŁ רŁל. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְָָ
יõסף  נ õספת|âברי  מצוה  לקçם äמõôŁקק àמצוה הע õסק Łל õכרł. . . . . ו . ְְְְְְְִִִִֵֵֵֵֵֶֶֶַָָָָ

הáר ìŁי àŁàת|ילקäט  Łáמים ירידת .הôר  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ו . ְְְְְִִִֵֵֶַַַַָָֻ
נבחר łביעה |éסף éדי Łאõכלים ïי על  אף ליłראל  ïנים .נ łיאת . . . . ז . ְְְְְְְִִִִִִִֵֵֶֶֶַַַָָָָ

מלכים  ה⁄לõם |מäסר את  מביאה .ה õôרה . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ז . ְְִִֶַַַָָָָ
קדäמים  אלçהä|נחל ידי על  י õם àכל  ôמידים .הקרבת . . . . . . . . . . . . ז . ְְְְְִִִִֵֵַַַַַָָָ
Łאäל  ה ìביא |וçאמר  ä הç אל ידי על י õם àכל ôמידים להקרבת  הéת äב ז רמז ְְְְְִִִִֵֵֶֶֶַַַַַַָָָָָָֹ

הõôרה  על ח çים כלäם |חפץ õ אינ לה àא וקàלה äŁôבה àלא .וäâי  . . . . ח. ְְְְְִִֵֵַַַַַָָָָָָֹ
מעõן äŁôבה |Łיר  ידי  על ה äíçרים .ïéרת  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ְְִִִֵַַַַָָָ

יהõנתן Łה |מדרëô לא  אבõת .àרית  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ְְְִִַַָָָָֹ
קדäמים  àעõלם |נחל להõריו רäח  נחת  õáרם àŁàת  õôרה Łäâ ח Łâהמח ְְְְִִֵֵַַַַַַַַָָָָָ

.ה àא  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ַָ
הארץ  ה⁄àת|מåמרת àי õם הõôרה  לäëד .ע ñר . . . . . . . . . . . . . . . . . ח. ְְִִִִֶַַַַַָָָָ

âוד ה åה |àנין  àע õלם אף לłכר זõכה  äבמצõת  àת õרה àŁàת  .העõסק . . ח. ְְְְְְִִִֵֶֶַַַַָָָָָָָָ
צדיקים  .מעשי . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ט.

ויהלום  הפרשה |ספיר מן  חסידית .הארה  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . יב .
הקדוש .זוהר . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . והכבוד הכתר פרוש  עם יד|

      
מתחילים 
את היום!

newsletter.mechubarim@gmail.comלהצטרפות: ישירות למייל האישי

בס"ד

לשאלות הלכתיות בבית ההוראה הקש 8

שוקי קנר  :עלונים  מודעיצוב ועי 

קו השיעורים – קול הלשון: 03-6171077

דבר האמונה:
גם כאשר נראה ‘אלקים’ – בחינת הדין, הרי הוא ה’ – 

מידת הרחמים
כאשר יש הסתר פנים חס ושלום יש להאמין כי גם אז 
א-ל מסתתר בשפריר חביון, וזוהי העבודה של היהודי 
יתברך  ה’  נמצא  הסתר  כל  בתוך  כי  לגלות  המאמין, 
ומסתיר עצמו באמצעות הדין, אך באמת הכל רחמים 

מאתו יתברך והדין עצמו רחמים הוא. 
בהם  שרמזו  הפסוקים  רבו  כמו  רבו  זה  דבר  ועל 
והן  הדין  הן  דבר  שבכל  ולמדונו  הקדושים  רבותינו 
הרחמים הרי שחסד עצום טמון בתוכו. וכנאמר )דברים 
ד, לה( ‘אַתָּה הָרְאֵתָ לָדַעַת כִּי ה’ הוּא הָאֱלֹקִים’, וכן כתוב 

הוּא  ה’  כִּי  לְבָבֶךָ  אֶל  וַהֲשֵׁבֹתָ  הַיּוֹם  ‘וְיָדַעְתָּ  )שם פסוק לט( 

הָאֱלֹקִים’, וכן בהרבה פסוקים בתנ”ך נאמר לשון זה ‘ה’ 
הוּא הָאֱלֹקִים’, ללמדנו שגם כאשר נראה ‘אֱלֹקִים’ מדת 
הדין, צריך לידע ‘כִּי ה’’ מדת הרחמים, ‘הוּא הָאֱלֹקִים’, 

הוא מה שנראה לנו כמידת הדין. 

גם מידת הגבורה – חסד הוא
)וירא ד”ה בפסוק ויקומו( באר בדרך זו את  ובאור המאיר 
חַסְדּוֹ’, וכה דבר  עָלֵינוּ  גָבַר  ‘כִּי  )קיז, ב(  הנאמר בתהלים 
בקדשו: אפילו בדבר הנראה כמו גבורה מאתו יתברך, 
עם כל זה יאמין האדם שבוודאי זה גופא חסדיו יתברך, 
הצריכים  ולענייניו  לטובותיו  יתברך  חכמתו  גזרה  וכך 
לפעל עמו במידה כזה, והכתוב )ירמיה ל, ז( רומז כזה ‘וְעֵת 
הצרה  מבחינת  כלומר,  יִוָּשֵׁעַ’,  וּמִמֶּנּוּ  לְיַעֲקֹב  הִיא  צָרָה 
בגוף  המלובש  אדם  אמנם  ישועה.  מגיע  משם  עצמו 
עכור, אין נפשו יודעת מהטובה המלובש בצרה עצמה, 

הכרתו  ועצם  בהירותו  לרוב  השלום  עליו  המלך  ודוד 
לכאורה  הנראה  בדבר  אפילו  אמר  יתברך,  במידותיו 
שהוא יתברך מתנהג עם בריותיו במידת הגבורה, וזהו 
‘כִּי גָבַר עָלֵינוּ חַסְדּוֹ’ - אפילו במידות הגבורה, עם כל זה 
‘עָלֵינוּ’ הוא בודאי ‘חַסְדּוֹ’, רחמנותו העודפת על עם בני 
ישראל כרחמי אב העודפות על בניו, כי הדין אינו הולך 

בעצמו בלתי הרחמים, עד כאן לשונו.
וכבר בתחילת שליחותו  של משה רבנו ע”ה לגאול 
‘וַיְדַבֵּר  את ישראל ממצרים היה מאמרו יתברך למשה 
אֱלֹקִים אֶל מֹשֶׁה וַיֹּאמֶר אֵלָיו אֲנִי ה’’ )בפרשתנו ו, ב( ופירש 
המגיד ממעזריטש ע”ה )ליקוטים יקרים אות ערה עיי”ש באריכות(, 
שאחר שאמר משה רבנו )שם ה כג( ‘וּמֵאָז בָּאתִי לְדַבֵּר אֶל 
פַּרְעֹה הֵרַע לָעָם הַזֶּה’, אמר לו הקדוש ברוך הוא ‘וַיְדַבֵּר 
כך  שעל  הדין  במדת  העולם  מנהיג  שאני  אף  אֱלֹקִים’ 
שֶׁ’הֵרַע  נראה  אכן  כך  בשר  ולעיני  ‘אֱלֹקִים’,  שם  מורה 
לָעָם הַזֶּה’ שגברה עליהם בחינת הדין, אבל האמת ‘אֲנִי 
ה’’ בשמי שם הוי”ה שם הרחמים, שגם בתוכה של מדת 

הדין גנוז שם הרחמים.
יִבָּנֶה’  חֶסֶד  ‘עעוֹלָם  ג(  פט  )תהלים  דמדכתיב  ופירש 
החסד  שהוא  העולמות  בכל  הטוב  להיות  מוכרח 
המעורב בהם. ואף שהוא דין, מכל מקום אם לא היה 
צמצום היו העולמות בטלים. שהוצרך הקדוש ברוך הוא 
לצמצם בהירותו ואורו בבריאת העולמות בכדי שיוכלו 
לקבלו ולא יתבטלו ממציאות. וכתב עוד, שגם בתוך שם 
‘אלקים’ שהוא מידת הדין מעורב חסד, דהלא בתוכו יש 

שם ‘א-ל’ כמא דאת אמר )שם נב, ג( ‘חֶסֶד אֵל כָּל הַיּוֹם’.
)האדמו"ר רבי דוד חי אביחצירא שליט”א - מילתא חדתא – אמונה 
וביטחון(

קו מענה הלכה
02-803-9999
rav@abiryaakov.com :או במייל

המזוודות של הרה”צ מקוברין לתוך 
חדרו של הבית הלוי...

הרה”צ  של  הנסיעה  זמן  כשהגיע 
ואמר  חפציו,  איפה  שאל  מקוברין, 
עשה  שהרי  בחדר’,  ‘שם  החותן  לו 
תנאי שהוא לא יפריע, אבל לא התנה 
שאחרים לא יפריעו לו. הלך הרה”צ 
הבית  פתחו  בדלת,  ודפק  מקוברין 
הלוי ושאלו, מה אתה רוצה, אמר לו 
זצ”ל, החפצים שלי  הרה”צ מקוברין 

כאן.
יושב  היה  הלוי  הבית  והנה 
הסימנים  ולמד  אור”ח,  שו”ע  ולומד 
שאלו  השו”ע,  מתחילת  המאוחרים 
סימן  עם  ומה  מקוברין,  הרה”צ 
אתה  האם  אור”ח,  בשו”ע  הראשון 
מקיים זה, אמר לו הבית הלוי, שחמש 
עשרה פעמים ביום הוא עובד על זה 
תמיד’,  לנגדי  ה’  ‘שויתי  של  הענין 
שהוא  רק  א’,  סי’  בשו”ע  כמבואר 
שם  דבשו”ע  אחד,  דבר  על  מצטער 
וכו’  לבו  אל  האדם  ‘כשישים  איתא 
מיד יגיע אליו היראה’, ואצלו זה לוקח 
זמן עד שמגיעה היראה וההכנעה, כן 

אמר לו הבית הלוי.
לדייק  שיש  מקוברין,  הרה”צ  א”ל 
ומה  לבו”,  אל  “כשישים  שכתוב 
שלוקח לו זמן הוא משום שהוא חושב 
זמן  בלב, ולוקח  הוא  והיראה  במוח, 

להגיע מן המוח להלב.
)עובדות והנהגות לבית בריסק ח”א עמ’ קז(



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםג מחוברים

מעשיות ולקחים מאלפים סיפורי צדיקים
מצדיקי הדורות

וָאמַֹר לָךְ בְדָּמַיִךְ חֲיִי:
כיצד הפכה הלבנת פנים משפילה ש”שפכה את דמיה”

של הרבנית, יחד עם גזירת הגירוש, לפדיון נפש
שהציל אותה ממוות – ואיך הגילוי השמימי

הפך את העלבון הצורב להודיה על מתנת חיים.
)פרנקל-תאומים( מביא נכד המחבר מעשה  ‘דבר יחזקאל’  בהקדמה לספר 

נורא ששמע מפי אמו וסבתו:
בחוץ  גדולה  לעיר  כרב  שימש  זצ”ל,  טייטלבוים  יוסף  רבי  שלי,  הדוד 
בפסיקת  חייו  כל  את  השקיע  גדולה,  קהילה  כרב  השואה.  טרם  לארץ 
הלכה לבני קהילתו, מסר נפשו על מערכת הכשרות והטהרה, לימוד תורה 
ומוסדות חינוך עשרים וארבע שעות ביממה. לכן, בתמורה לכך, הקהילה 

מימנה את שכר הדירה של הרב ופירנסה אותו ואת משפחתו.
יוסף ובני משפחתו בשורה מזעזעת. הגוי  אלא שיום אחד, מקבל רבי 
בעל הדירה בה הם מתגוררים הודיע להם כי הוא מוכר את הדירה ועליהם 
לפנות אותה בחודש הקרוב. הבהלה הייתה נוראה; לא היו דירות פנויות 
שגרו  מקומיים  גויים  היו  העיר  בני  שרוב  לפי  עיר,  באותה  להשכרה 
בדירותיהם, ולרכוש את הדירה היה דבר לא הגיוני עקב מחירה הרב שלא 

היה ביכולתם לעמוד בו.
יוסף הבין כי אם הוא מפנה את  רבי 
אחרת,  לעיר  לעבור  שעליו  הרי  הדירה, 
יותר כרב,  יוכל לשמש כאן  וממילא לא 
וכל שליחות חייו להגדיל תורה ולהאדירה 
אשר  הדרך  את  הקהילה  לבני  ולהורות 
ומסתיימת. בנוסף, כל  נגוזה   – ילכו בה 
התמיכה הכלכלית של הקהילה תיפסק, 
ומאין יתפרנס ויביא טרף לביתו ולילדיו 
את  שברה  הקשה  הבשורה  הרכים? 
היה  לא  המשפחה.  בני  כל  ואת  רעייתו 
אף פתרון אחר והם התכוונו בלב נשבר 

לעזוב את העיירה.
והנה, לאחר כמה ימים, פרצה קטטה 
מנשות  שתיים  בין  היהודית  בקהילה 
לפגוע  רצתה  מהן  אחת  הקהילה. 
בחברתה, ולכן הוציאה דבר שקר מפיה 
ואמרה: “את אישה כל כך קשה, ואפילו 
שמעתי מהרבנית כי את אישה מסוכנת 
שצריך להתרחק ממנה”. הנפגעת שמעה 
זעם על הרבנית.  והתמלאה בחמת  זאת 
היא החליטה לעלות מיד אל בית הרבנית 
הרע  השם  על  במריבה  עימה  ולפתוח 

“שהוציאה” עליה.
פערה  בחיוך,  פניה  את  קיבלה  הרבנית  ובעוד  הדלת,  על  דפקה  היא 
האישה את פיה בקול גדול ואמרה: “איך את לא מתביישת לומר עלי שאני 
וגלמודה”. הרבנית  אישה רעה? תתביישי לך! את בעצמך אישה מסכנה 
קפאה על מקומה והייתה בהלם. “מעולם לא אמרתי עלייך דברים שכאלו, 
הנפגעת  אך  הרבנית.  הסבירה  טובים”,  דברים  עלייך  מדברת  תמיד  אני 

הייתה בסערת רגשות והמשיכה לתקוף ללא רחם בצורה קשה מאוד.
הרבנית לא ידעה את נפשה וברחה לחדרה. היא נעלה את הדלת ופרצה 
בבכי תמרורים. “ריבונו של עולם”, היא מיררה, “אינני יכולה לעמוד בכל 
הקשיים הללו. רק לפני כמה ימים בישרת לנו שעלינו לעזוב את הקהילה, 
והנה כעת הבאת לי צער וביזיון כה קשה. עד מתי ריבונו של עולם?”. היא 

בכתה ללא הרף עד שנרדמה על השולחן, בעוד דמעתה על לחייה.
והנה לפתע, היא רואה בחלומה מחזה מיוחד. היא רואה את אבא שלה 
הקדוש - רבי יחזקאל שרגא תאומים זצוק”ל, ובמראה זורח הטיח בה ואמר: 
“אני מתבייש בך, בתי. הבכי שלך גורם לי בושה בעולם העליון. דעי לך, 
כי היה עלייך גזר דין קשה להיפטר מן העולם. כשראיתי זאת התאמצתי 
בכל כוחי להיות מליץ יושר עלייך ועל ילדייך הקטנים. לאחר שהתחננתי 
– התקבלה בקשתי והחליטו בשמים להחליף את גזר הדין בייסורים שהגוי 

בעל הדירה יציק לכם ותצטרכו לעזוב את פרנסתכם”.
המשיך אביה הצדיק ואמר: “אלא שראו בשמים כי כפרת העוונות של 

וָאֶזְכּרֹ אֶת בְּרִיתִי:
במקום להצטדק ולחשוף את התרמית, בחר הבחור לשתוק

ולעבור חדר תוך תפילה: “ריבונו של עולם, שהצער הזה יחסוך
ממני ומאשתי נדודים בין דירות בעתיד”-  הסיפור המדהים על

הוויתור בישיבה שהפך לדירה ש”גדלה” מעצמה בבני ברק.
מספר אברך מבני ברק: למדתי בישיבה טובה עם פנימייה צמודה, ובחסדי 
השם קיבלתי בה חדר נהדר ונדיר, בן שתי מיטות בלבד. בעוד שחבריי התמודדו 
עם שלושה-ארבעה חברי חדר, אני קיבלתי חבר אחד נחמד. הסתדרנו מצוין, 

והפרטיות נעמה לי ביותר.
כך היה, עד שהחבר שלצידי החליט שהוא רוצה שינוי. הוא התחבר עם בחור 
מהשיעור, ורצה שיבוא לגור לידו. הוא ידע, שאם ייגש למשגיח ויביע בקשה 
תמימה שכזאת, לא יהיה לו סיכוי. הן לא משנים את מצבת החדרים בשביל 
קשרי ידידות. היום יבקש הוא, מחר יבקש חברו, והמהומה שתיווצר מריבוי 
הבקשות, תקשה על הצוות והבחורים גם יחד. כדי לבקש מעבר מחדר לחדר, 

צריכים להביא סיבה רצינית, ואם אין, אפשר לייצר אותה.
וזה מה שהבחור שלצידי עשה. הוא ניגש למשגיח והתלוננו עליי, שאני מכוון 
את השעון המעורר לשעה מוקדמת מדי, ובכך מפריע ומשבש לו את הסדרים. 
המשגיח הקשיב בתשומת לב והבטיח לטפל בעניין. בשלב הבא הוא פנה אליי 

בעדינות רבה, וביקש שאעבור חדר.
ידעתי שלתלונות אין כל שחר. השעון המעורר שלי ושלו מתואמים להפליא, 
לו  שווא.  עלילות  אלא  אינן  התלונות  וכל  ובשלווה,  בשלום  עתה  עד  חיינו 
רציתי, יכולתי להשיב שאני יודע בדיוק מהן המטרות של הבחור. יכולתי לצאת 
על  העובדות  את  ולהעמיד  ריחו  את  להבאיש  רבה  ובעדינות  נגדו,  למערכה 

אמתותן.
אבל שתקתי. וזאת למה? – כי נזכרתי באחותי היקרה, שנשואה כבר ארבע 
שנים, ובתוך תקופה כה קצרה היא הספיקה לעבור שש דירות. פה השכירות 
התייקרה יותר מדי, כאן היתה נזילה, שם מפגע של רעש, וכך בכל דירה סבלו 
היא ומשפחתה מבעיה אחרת שאי אפשר לחיות איתה. הם גלו מגלות לגלות, 

נדדו בין דירות, וכולנו התפללנו בשבילם, שכבר יגיעו למנוחה ולנחלה.
בכל מעבר של דירה נקראתי גם אני להושיט יד, בהעברת המשאות והרהיטים 
הכבדים. ראיתי כמה זה לא פשוט, וכמה חוסר היציבות הזה משבש את שגרת 
החיים. וכך חשבתי לעצמי בעומדי מול המשגיח: עכשיו יש לי הזדמנות לבקש 
מהקב”ה, שהצער הזה של המעבר בין דירות, ייחסך ממני לאחר שאזכה להקים 
בית. באותם רגעים בהם קיבלתי ביקורת על לא עוול בכפי, ונקראתי לארוז את 
מטלטליי ולעבור חדר, לא אמרתי מילה. הנהנתי בראשי, שאלתי לאיזה חדר 

עליי לעבור, ובזה הסתכמה השיחה.
זה לא היה קל. בכלל לא נעים לחשוב שאני עושה על המשגיח רושם, כאילו 
אני בחור שלא מתחשב בזולת. אבל בחסדי השם, העתיד עמד מול עיניי. מוטב 
לי לנדוד עכשיו, ולחסוך נדודים בעתיד. ביקשתי מהקב”ה שיעזור לי להמשיך 
על  התפללתי  זה  עם  ויחד  בהמשך,  גם  פוגעות  אמירות  לפלוט  ולא  לשתוק 

החיים שיגיעו בשעה טובה אחרי החתונה.
והם הגיעו, ברוך השם. בניתי את ביתי בבני ברק המעטירה, ונכנסתי לדירה 
כ”י,  ילדים  ארבעה  לנו  נולדו  הזאת  בדירה  ומחצה.  חדרים  שני  בת  שכורה 
שמוכרחים  ברור  היה  עלינו.  קטנה  שהדירה  הרגשנו  החמישי,  הילד  ובהגיע 
שינוי. אשתי התחילה לדבר על מעבר לדירה אחרת, אבל אני ביקשתי לחכות. 
זכרתי את המעמד המשפיל מול המשגיח, והייתי בטוח שזה ישפיע עליי עד 

היום.
כולו  ואמר, שהבניין  אליי  הדירה התקשר  קרה. המשכיר של  הפלא  ואכן, 
עובר שיפוץ והרחבה, והוא מעוניין להיכנס לתהליך של בנייה, שבסופו תגדל 
הדירה בשני חדרים נוספים, עם תוספת של חדרי שירות. הוא רק מבקש, שנצא 

מהדירה למשך חודשיים.
היה לי קל להיענות לבקשתו, כיוון שהורי אשתי קיבלו אותנו בשמחה אחרי 
השהייה בבית ההחלמה. ואכן תוך חודשיים קיבלנו דירה נהדרת, רחבת ידיים, 
עם כל הנוחות שהיתה חסרה לנו. חשבתי שעכשיו יעלו דמי השכירות, אולם 
בסופו של החודש אמר לי המשכיר: “אתה אברך, ואני לא מעלה לך את דמי 

השכירות. כמה ששילמת עד היום – תמשיך לשלם!”
הרגשתי  האמת.  זאת  אבל  כזה,  סיפור  למשמע  עיניים  פוערים  אנשים 
שהקב”ה מסדר לי את הדירה כמו אז, בדור המדבר, כשהבגדים גדלו יחד עם 

האנשים. אף כאן, הדירה גדלה יחד איתנו, לפי הגודל של המשפחה.
ושוב הגעתי למסקנה שלא נס ליחה: מוויתור לא מפסידים.

)גל’ השגחה פרטית(

היא דפקה על הדלת, 
ובעוד הרבנית קיבלה 
את פניה בחיוך, פערה 
האישה את פיה בקול 
גדול ואמרה: “איך את 
לא מתביישת לומר 

עלי שאני אישה רעה? 
תתביישי לך! את בעצמך 
אישה מסכנה וגלמודה”. 

הרבנית קפאה על 
מקומה והייתה בהלם. 

“מעולם לא אמרתי 
עלייך דברים שכאלו, 

אני תמיד מדברת עלייך 
דברים טובים”, הסבירה 

הרבנית. אך הנפגעת 
הייתה בסערת רגשות 
והמשיכה לתקוף ללא 
רחם בצורה קשה מאוד



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםד מחוברים

מעשיות ולקחים מאלפים סיפורי צדיקים
מצדיקי הדורות

לְמַעַן יַאֲמִינוּ כִיּ נִרְאָה אֵלֶיךָ:
עדות מרטיטה על איש עסקים בני ברקי שמצא את עצמו מוסר שיעור דף יומי מאולתר

בעיר גְוָאנְגְג’וֹאוּ שבסין הרחוקה. - כוחו של ה”וו” המחבר כל יהודי לקטר התורה העולמי.
על  פורה.  מקור השראה  הרכבת  הייתה  עברו  בימים 
גגה, גלגליה, קרונותיה וקטרה, התפתחו כפטריות אחר 
הגשם סיפורים אין-ספור; מהם שנועדו לבטא את ההלם 
אלפי  העולם, שמזה  באנשי  וההפתעה האדירה שאחזה 
שנים ידעו כי מה שלא סוחבים לבד – לא זז. מהם סיפורי 
להעצים  כדי  ססגוניות  דמויות  על  ש’הולבשו’  פולקלור 

את דמותן המגוונת.
הכרה  חדור  ברנש  הגיע  מספרים,  כך  ימים,  באותם 
עצמית אל תחנת הרכבת והחל מסייר בה. משאיתר את 
שגחן  עד  דעתו  נחה  ולא  סחור,  סחור  סיבבה  הרכבת, 
הדלפק,  אל  ניגש  ולבסוף  שבדק  את  בדק  הקטר,  תחת 
הקופאי,  של  שולחנו  על  בהחלטיות  צרורו  את  הניח 

ומתוך שביעות רצון ביקש בהטעמה: “כרטיס לקטר”.
— סליחה? — ברצוני להגיע לגרוסוביץ. — אכן, אדוני. 
טוב שכך, סלסל הלה   — כחצי שעה תצא הרכבת.  עוד 

בשפמו. ברצוני לרכוש כרטיס לקטר.
ימיו  שכל  הפקיד,  של  בעיניו  נדלק  חיים  של  ניצוץ 
חלפו בפריטת מטבעות והסברים חוזרים ונשנים על זמני 
היעד.  אל  הגעתה  ומועד  נסיעתה  הרכבת, משך  יציאת 

“כבודו, אין כרטיסים לקטר”.
הבאה.  לרכבת  אמתין  אתה?  אומר  כבר,  “אזלו   —
 — גבו.  את  להפנות  שהחל  תוך  הפטיר  בידי”,  עיתותי 
“אדוני, איננו מוכרים כרטיסים לקטר”. — גם לא ברכבת 

הבאה? — “באף רכבת”.
מבוכה פשטה בפניו של הברנש, שהחל ממלמל לעצמו 
אגיע  היאך  עליהם.  לסמוך  אפשר  אי  “צדקתי.  בייאוש: 
הפקיד שערה  רבה תלש  כי  בהתרגשותו  גרוסוביצ’ה?”. 
אדמונית מזקנו המאפיר ותמה: “רכוש לך כרטיס באחד 

הקרונות, מה לך ולקטר?”.
— “הגם אתה אינך מבין? חשבתי כי רק זוגתי שמבוקר 
בכגון  מבינה  אינה  הכנף,  בעלי  לעבר  רוכנת  ליל  עד 
דא”, ובתוך כך קרב את פיו לאוזנו המבוהלת של הפקיד 
והסביר: “מי כמוך יודע. הסבירו לי כי גלגליו של הקטר 
סובבים בעזרת הקיטור הנוצר על ידי הבערת הפחם. על 
הקטר מותקנים פנסים להאיר בחשיכה וצופר כדי להסיר 
מפריעים מן הדרך. כל אלה אינם בנמצא בקרונות. בדקתי 
זאת בעצמי. החושב אתה כי מאן דהוא יצליח למכור לי 

כרטיס ולהושיבני בעגלה שלא תנוע ולא תזוע!”
הרעים בקולו ולא יסף, ועיניו הגדולות התרחבו בתקווה 
כי יירד הפקיד לסוף דעתו, יטפח על שכמו בחיבה של 
הערצה ויעניק לו כרטיס בתא הקטר. חלף זאת רעד גופו 
“וו.  היה:  להפטיר  בידו  שעלה  וכל  מצחוק,  הפקיד  של 
וו”. מבט התקווה בעיניו התחלף חיש בזעם כבוש שאיים 
אתר  על  לפניו  רצינית  ארשת  לבש  והפקיד  להתפרץ, 

והסביר: “אדוני, בכל קרון מותקן וו עשוי מתכת”.
— “ומה בכך?”, פלט הלה בקוצר רוח, “הוו מניע את 
הקרון?”. — “הוו אינו מניע את הקרון. אבל הוא מחובר 
לקטר. כשהקטר נע קדימה, הקרון נע אחריו. סע לשלום 

אדוני”.


יהודי  כל  אמת,  פעם.  שהיה  מה  לא  כבר  זה  היום 
העומד בפני החלטה לקבוע עיתים לתורה צריך להתניע 
את הקטר הפרטי שלו, לחממו ולצאת לדרך. אבל מיד 
הוא יגלה כי התנועה רבה וגדולה – יהודים רבים מאוד 
של  פוסקת  בלתי  יומית  בתנועה  נמצאים  העולם  בכל 
לימוד הדף היומי. אף אחד אינו לבד. האווירה סוחפת. 

הקרונות נעים. אלפי מגידי שיעורים פרוסים בכל מקום 
להושיט יד לעזרה. רבבות רבבות יהודים יושבים בבתי 

המדרשות כתף אל כתף ומתחממים לאורה של תורה.
הקטר כבר נוסע, אם תרצו, גם בסין. כן, זה לא מכבר 
את  המספר  ברקי,  בני  מיהודי  מרתק  מכתב  קיבלנו 

המעשה הבא:
לכבוד מאורות הדף היומי, שלום רב.

לכם  לספר  ברצוני 
מגיעה תפוצתו  היכן  עד 
העולמית של לימוד הדף 
הגלובוס.  פני  על  היומי 
יודע  איש  מידידי,  אחד 
במערכת(,  שמור  )השם  ספר 
למדינת  לנסוע  נזקק 
עסקי  עניין  לצורך  סין 
היה העיר  כלשהו. היעד 
 )Guangzhou( גְוָאנְגְג’וֹאוּ 
המדינה.  מזרח  שבדרום 
לרוב  ידועה  בלתי  עיר 
בה  יש  אך  האדם,  בני 
תושבים כמעט כמו בכל 

מדינת ישראל. 
בין  השעות  הפרש 
האמור  למקום  ארצנו 
בין  כמו  כמעט  זהה 
הברית  לארצות  ארצנו 
מדובר,  השני(.  לצד  )אך 

מרוחק  במקום  אפוא, 
גבול  על  כמעט  מאוד, 
הנ”ל  ידידי  התאריך.  קו 
ביום  גם  במקום  ששהה 
שבת קודש, נוכח לראות 
מעטים,  לא  יהודים  כי 
לעסקי  במקום  השוהים 
ארגנו  ויצוא,  יבוא 
תפילה  מקום  לעצמם 
ובו גם סעדו את סעודות 

השבת, והוא היה עמם.
אחד האורחים שהכיר 
תפילת  לאחר  הכריז 
שחרית, בלא לשאול את 
ימסור  הרב...  כי  פיו, 
שיעור בדף היומי בשעה 

שנכפתה  ידידי  ולא  המכריז,  לא  הצהריים.  אחר  ארבע 
יתקיים  השיעור  אכן  כי  שיערו  שיעור,  אמירת  עליו 
יהודים  עשר  חמישה   – היא  עובדה  אולם,  עם...  וברוב 
ישבו בשבת אחר הצהריים, אי שם בתוככי הענק הצהוב, 

ושמעו שיעור בדף היומי!
להשלמת התמונה יש לציין שלא היו להם לשומעים 
ספריו  את  עמו  הנושא  לידידי  מלבד  כלל,  גמרות 
גילו  וגם  פה,  בעל  שיעור  שמעו  הללו  ילך.  אשר  לכל 
היומי  הדף  שיעור  שזהו  חושבני  מדהימה!  השתתפות 
גם  ואולי  סין,  אדמת  על  ומעולם  מאז  שנאמר  הראשון 

השיעור המזרחי ביותר בתבל.
בברכה, ד. א.

)גל’ מאורות הדף היומי(

דיה  אינה מספקת  הדירה  מעבר 
להוסיף  ויש  הגזירה,  את  לבטל 
בה  שיש  נפש  ועוגמת  צער  לך 
דמים, שיבטל את  מעין שפיכות 
גזירת המוות מעלייך. ולכן שלחו 
בך  שפגעה  אישה  אותה  את  לך 
כן”,  ואם  דמך!  את  ושפכה  כעת 
“אחרי  בחלום,  אביה  אליה  זעק 
לטובתך  זאת  כל  לך  ששלחו 
כיצד  נפשך,  להצלת  ככפרה 
יתכן הדבר שתבכי ותצטערי על 

הכפרה הזו?”.
הוא  והנה  משנתה  ותיקץ 
אלא  המומה,  הייתה  היא  חלום. 
והנה  דקות  כמה  חלפו  שלא 
אל  פוגעת  אישה  אותה  הגיעה 
הרבנית והחלה ליפול על רגליה 
סליחה,  מבקשת  “אני  בבכי: 
עימי  שעשתה  זו  כי  לי  התברר 
עלייך  עלילה  המציאה  מריבה 
לי  תמחלי  אמת.  שום  בכך  ואין 
את  זכרה  הרבנית  בבקשה!”. 
היא  כי  אותה  והרגיעה  החלום 
היא  אדרבה,  עליה,  מקפידה  לא 
מודה לה על הצער שהיה כפרת 

נפש גדולה.
הגיע  והנה  שעות,  כמה  חלפו 
בפיו:  ובשורה  הדירה  בעל  הגוי 
את  למכור  לא  לבסוף  “החלטתי 
להמשיך  תוכלו  ובכך  הדירה, 
מוגבל”.  לא  זמן  עוד  כאן  לגור 
הרבנית סיפרה לבעלה את גילוי 
כל  כי  אותה  לימד  אשר  החלום 
צער וייסורים שיש לאדם – מכפר 
קשים,  דברים  מעליו  ומבטל 

והסבל עצמו הינו טובה גמורה.
כבר כתב רבנו הבעל שם טוב 
על  שעובר  צער  “ובכל  הקדוש: 
בר ישראל ומקבל מידותיו יתברך 
הוא  רגע  באותו  תרעומת,  בלא 
ועצומים  גדולים  בניינים  בונה 
נעשה  והוא  לאין חקר...  בשמים 
בזכות  נשמות,  אותם  לכל  אב 
שקיבל את הצער והסבל שעובר 
ממנו  שהכל  באהבה,  עליו 
אדירה  עוצמה  איזו  יתברך”. 
כל  באהבה  שמקבל  לאדם  יש 
חסד  בעצם  שהוא  בחיים,  ניסיון 
גדול משמים לבטל מעליו צרות 

אחרות.
קשות  תקופות  יש  לכולנו 
העוסקת  התורה  וחשוכות. 
ושל  האבות  של  בניסיונותיהם 
כדי   – עבורנו  נכתבה  יוסף 
מעשי  חלילה.  נואש  נאמר  שלא 
כוחות;  בנו  נוסכים  אבותינו 
מאיתנו  רוצה  הזה  בדור  דווקא 
כך  התגברות.  הוא  ברוך  הקדוש 
בונים גאולה וכך מגיעים לפסגה. 
גם  תקווה.  לאבד  אסור  לעולם 
כשהמצב נראה אבוד, האור עוד 

יאיר.
)פניני בית הלוי(

אחד האורחים שהכיר 
הכריז לאחר תפילת 
שחרית, בלא לשאול 

את פיו, כי הרב... ימסור 
שיעור בדף היומי 

בשעה ארבע אחר 
הצהריים. לא המכריז, 

ולא ידידי שנכפתה עליו 
אמירת שיעור, שיערו 
כי אכן השיעור יתקיים 

וברוב עם... אולם, 
עובדה היא – חמישה 

עשר יהודים ישבו 
בשבת אחר הצהריים, 
אי שם בתוככי הענק 
הצהוב, ושמעו שיעור 

בדף היומי!
להשלמת התמונה יש 

לציין שלא היו להם 
לשומעים גמרות כלל, 
מלבד לידידי הנושא 
עמו את ספריו לכל 

אשר ילך. הללו שמעו 
שיעור בעל פה, וגם גילו 
השתתפות מדהימה! 
חושבני שזהו שיעור 
הדף היומי הראשון 

שנאמר מאז ומעולם 
על אדמת סין, ואולי גם 
השיעור המזרחי ביותר 

בתבל



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםה מחוברים

עצות וסגולות:
ארבע כוסות כנגד ארבע שמות הקודש

ה וַיֹּאמֶר אֵלָיו אֲנִי ה’... לָכֵן אֱמֹר לִבְנֵי  ר אֱלהִֹים אֶל מֹשֶׁ וַיְדַבֵּ
ה אֲנִי  י אֹתָהּ לָכֶם מוֹרָשָׁ י אֲנִי ה’... וְנָתַתִּ ם כִּ רָאֵל אֲנִי ה’... וִידַעְתֶּ יִשְׂ

ה’ )שמות ו, ב-ח(
כפי הנראה למתבונן בפסוקים שבתחילת הפרשה, נאמרו בהם 

ארבע פעמים התיבות ‘אני ה’’; בפסוקים: ב’, ו’, ז’, וח’.
חשבון  כי  וארא(,  הלבן,  )מחשוף  כך  על  כותב  זיע”א  רבינו 
תיבת  של  כחשבונה  עולה  הוי”ה’,  ‘אני  התיבות  של  הגימטריא 

‘כוס’ עם הכולל )87(.
עוד רומזת ‘כוס’ לארבעת צירופי שם הוי”ה, שם ע”ב, שם ס”ג, 
שם מ”ה ושם ב”ן, שכן צירוף כולם יחד עולה רל”ב )232(, וגם 

תיבת ‘כוס’ הנכתבת במילוי - כ”ף ו”ו סמ”ך - עולה רל”ב.
תיקנו  הגאולה, שכנגדן  פסוקי  נפלא בארבעת  רמז  כאן  הרי 
חכמים את מצות שתיית ארבע כוסות בליל הסדר, והן מכוונות 
כנגד ארבעת פסוקי ‘אני ה’’, כשכל אחד מן הפסוקים וכל אחת 

מן הכוסות, רומזים לאחד מצירופי שם הוי”ה.

גאולת ישראל בזכות צערם על צער השכינה
ר מִצְרַיִם מַעֲבִדִים  רָאֵל אֲשֶׁ נֵי יִשְׂ י אֶת נַאֲקַת בְּ מַעְתִּ וְגַם אֲנִי שָׁ

רִיתִי )שמות ו, ה( אֹתָם וָאֶזְכֹּר אֶת בְּ
כל מקום שגלו ישראל אליו, גלתה שכינה עמהם. כי הקדוש 
צרתם  בעת  בניו  מזניח  ואינו  צר,  לו   - צרתם  בכל  הוא,  ברוך 
שפע  ומשפיע  ולשומרם,  לתומכם  עמהם  הולך  אלא  חלילה, 
ברכה על המקום שבו נמצאים בניו האהובים, עד אשר תעלה 
זכותם לפניו ויגאלם, ויביאם בשמחה ובששון לארצם כבתחילה.

נאקה או צעקה?
לשון  דקדוק  את  בכך  מפרש  וארא(  הלבן,  )מחשוף  זיע”א  רבינו 
הפסוק, שכתב כי שמע ה’ את נאקת בני ישראל, ואילו בפרשת 
שמות, אמר ה’ למשה )לעיל ג, ט( “ועתה הנה צעקת בני ישראל”, 

ומה נשתנה?
גלתה  ישראל  גלויות  שבכל  כאן,  האמור  היסוד  פי  על  אך 
שכינה עמהם, יתבאר הדבר. כי הנה, יסוד הדבר מן הפסוק )תהלים 
הנקראת  הקדושה  השכינה  כלומר,  בְצָרָה”,  אָנֹכִי  “עִמּוֹ  טו(  צא, 

‘אנכי’, נמצאת עם ישראל ‘בצרה’.
השכינה גלתה עם ישראל למצרים

כך גם בגלות מצרים, הבטיח הקדוש ברוך הוא ליעקב אבינו 
לו  ואמר  לגלות,  הקדושה  הארץ  מן  שירד  קודם  השלום  עליו 
גַם עָלהֹ”,  אַעַלְךָ  וְאָנֹכִי  מִצְרַיְמָה  ךָ  עִמְּ אֵרֵד  “אָנֹכִי  )בראשית מו, ד( 
כלומר, השכינה הקדושה הנקראת ‘אנכי’, היא זו שתרד למצרים, 

והיא גם כן תעלה ותיגאל יחד עם בני ישראל.
מן השכינה יצאו שישים ריבוא נשמות ישראל

לברכה  זכרונם  רבותינו  מאמר  את  לפרש  אפשר  הדרך  בזו 
)שיר השירים רבה א, סה(: “אשה אחת ילדה במצרים שישים ריבוא”, 
הוא מן השכינה הקדושה,  נשמות ישראל  ידוע שמקור כל  כי 
וכאשר היתה השכינה - הנמשלת לאשה - מצויה בגלות מצרים, 
נולדו ויצאו ממנה כל שישים ריבוא נשמות ישראל הקדושים, 

ונגאלו משם.
צער ישראל במצרים על צער השכינה

על  זו  ידיעה  הקדושים  ישראל  מעם  נעלמה  לא  והנה, 
עליה מאוד,  דואגים  היו  כך,  ומשום  עימם.  יחד  גלות השכינה 
ממה  יותר  עוד  בגלות,  כשעומדת  הגדול  בצערה  ומצטערים 
שדאגו על צערם שלהם עצמם. עד אשר אמרו לה’ יתברך, כי 
ובלבד שלא  וכהנה,  כהנה  עוד  מוכנים הם שיתווסף על צערם 
יראו בצער השכינה, ותיגאל משבייתה. ]וכבר נתבאר כעין זה 
בְנֵי  אָנְחוּ  “וַיֵּ )לעיל ב, כג-כד(  לעיל בפרשת שמות, בביאור הכתוב 
וְעָתָם אֶל הָאֱלהִֹים מִן הָעֲבֹדָה,  עַל שַׁ זְעָקוּ וַתַּ רָאֵל מִן הָעֲבֹדָה וַיִּ יִשְׂ
אַבְרָהָם  רִיתוֹ אֶת  בְּ זְכֹּר אֱלהִֹים אֶת  וַיִּ נַאֲקָתָם  מַע אֱלהִֹים אֶת  שְׁ וַיִּ
אֶת יִצְחָק וְאֶת יַעֲקֹב”, ובדקדוק לשון הפסוקים, קחהו משם, וראה 

עוד להלן בביאור פסוקים אלו[.

צעקת ישראל בגלות על צער השכינה
שם  ע”א(,  דכ”ב  )ח”ג  הקדוש  בזוהר  הדברים  יסוד  נמצא  וכבר 
יל”,  לֵּ יְלָה שֹׁמֵר מַה מִּ לַּ דרשו על הפסוק )ישעיה כא, יא( “שֹׁמֵר מַה מִּ
יתברך על צער  ה’  לפני  וצועקים  מניחים את צערם  שישראל 
שׁוֹמֵר מַה  יְלָה  לַּ מִּ מַה  שׁוֹמֵר  אַמְרֵי.  “וּמַאי  וזה לשונו:  השכינה. 
מַטְרוֹנִיתָא  מִן  עֲבָדִית  מַה  מַטְרוֹנִיתָא,  עַל  לִי  בְעָן  תַּ אִינּוּן  יל,  לֵּ מִּ
ילֵיהּ, וְאָמַר, חָמוּ  נִישׁ לְפָמַלְיָא דִּ רִיךְ הוּא כָּ א בְּ דֵין קוּדְשָׁ ילִי. כְּ דִּ
לְהוֹן, וְתַבְעִין  בְקִין צַעֲרָא דִּ גָלוּתָא, וְשַׁ חִיקִין בְּ אִינּוּן דְּ נַי רְחִימַי, דְּ בָּ
הוּא  אָן  שׁוֹמֵר,  אִקְרֵי  דְּ אַנְתְּ  שׁוֹמֵר:  וְאַמְרֵי,  מַטְרוֹנִיתָא.  עַל  לִי 
עַבְדַת  מַה  יְלָה:  לַּ מִּ מַה  בֵיתָךְ.  דְּ מִירָה  שְׁ הוּא  אָן  ילָךְ  דִּ מִירָה  שְׁ
לַיְלָה,  אִתְקְרֵי  לְזִמְנִין  הָא  דְּ יל.  לֵּ מִּ מַה  לָהּ.  נַטְרַת  הָכִי  יְלָה,  לַּ מִּ
יְלָה שֹׁמֵר מַה  לַּ וּלְזִמְנִין אִתְקְרֵי לֵיל ]וּמַה הֵם אוֹמְרִים? שֹׁמֵר מַה מִּ
י.  לִּ בִירָה שֶׁ יתִי מֵהַגְּ בִירָה, מֶה עָשִׂ יל. הֵם תּוֹבְעִים אוֹתִי עַל הַגְּ לֵּ מִּ
לּוֹ וְאוֹמֵר: רְאוּ בָנַי  מַלְיָא שֶׁ רוּךְ הוּא מַכְנִיס אֶת הַפָּ דוֹשׁ בָּ אֲזַי הַקָּ
ים  הֶם וּמְבַקְשִׁ לָּ עַר שֶׁ לוּת וְעוֹזְבִים אֶת הַצַּ גָּ חוּקִים בַּ הֵם דְּ אֲהוּבַי, שֶׁ
אֵיפֹה  שׁוֹמֵר,  קְרָא  נִּ שֶׁ ה  אַתָּ  - שֹׁמֵר  וְאוֹמְרִים:  בִירָה,  הַגְּ עַל  י  נִּ מִמֶּ
יתָ  יְלָה - מֶה עָשִׂ לַּ יתְךְ? מַה מִּ ל בֵּ מִירָה שֶׁ ְ ךְ? אֵיפֹה הַשּׁ לְּ מִירָה שֶׁ ְ הַשּׁ
נִקְרֵאת  לִפְעָמִים  הֲרֵי  שֶׁ יל?  לֵּ מִּ מַה  אוֹתָהּ?!  מַרְתָּ  שָׁ ךְ  כָּ יְלָה,  מִלַּ

לַיְלָה וְלִפְעָמִים נִקְרֵאת לֵיל[”.
כך ארע גם בגלות מצרים, שידעו ישראל כי השכינה מצויה 
בגלות יחד עימם, ומשום כך לא פנו כלל אל צרתם, וכל בקשתם 
ובכייתם לפני ה’ היתה שיגאל שכינתו וישיבנה אליו כבתחילה, 

ויסר ממנה יגון ואנחה.
התעוררות מידת הרחמים בצעקת ישראל על צער השכינה

כאשר ראה הקדוש ברוך הוא את בניו אהוביו שאינם חשים כלל 
לרוע מצבם, ומתחננים אליו לגאול שכינתו, נתמלא עליהם רחמים, 

וראה כי מעתה ראויים הם שיתנהגו עימם לפנים משורת הדין.
אנחת ישראל - רק על השכינה

בני  ‘ויאנחו  שמות:  בפרשת  הכתובים  יתפרשו  כך  מעתה, 
ועליה  ה’’,  ‘עבודת  הנקראת  השכינה,  זו   - העבודה’  מן  ישראל 
- ורק עליה, נאנחו בני ישראל וזעקו לפני ה’. אנחה נוראה זו, 
השוברת כל גופו של אדם, היתה על צער השכינה, ואחת היתה 
ובלבד שלא  תוכפל עבודתם עליהם,  ואפילו  כי תכבד  בקשתם 
תהיה שכינת עוזנו שרויה בצער. על, ‘ותעל שועתם אל האלהים 
מן העבודה’ - מתוך כך שהיתה עיקר שוועתם על צער השכינה, 

עלתה השוועה עד כסא הכבוד ובקעה שערי שמים.
קנאת ה’ על צער שכינתו כקנאת בני ישראל

מקנאים  האהובים  בניו  את  הוא  ברוך  הקדוש  ראה  כאשר 
כי אם  לפניו  בגאולתה, עלה במחשבה  וחפצים  לכבוד השכינה 
בני ישראל מקנאים לה, בוודאי הוא עצמו צריך לקנא לה, ולכן 
התקנא לכבוד שכינתו להוציא שושנתו מבין החוחים. וזהו שאמר 
‘קנאתם’,  אותיות  ‘נאקתם’   - נאקתם’  את  אלהים  ‘וישמע  הכתוב 

היא הקנאה שקנאו ישראל לכבוד השכינה.
השכינה נקראת ‘ברית’

מיד נתעורר גם הוא יתברך, ‘ויזכור אלהים את בריתו’ - היא 
השכינה הקדושה, אשר היתה ‘את אברהם את יצחק ואת יעקב’ - 
אשר על כולם שרתה השכינה הקדושה, ואל צער השכינה צרף 
ה’ יתברך את צער בני ישראל, ונתמלא רחמים עליהם. וזהו סיום 
הכתוב: ‘וירא אלהים את בני ישראל’ - שני מיני צער יש כאן, 
צערה של ‘את’ - היא השכינה כידוע, וצערם של ‘בני ישראל’, 

ועל שניהם יחד נתמלא רחמים לפדותם - ‘וידע אלהים’.
גאולת ישראל תלויה בגאולת השכינה

את  שמעתי  אני  ‘וגם  בפרשתנו:  כאן  הכתוב  כוונת  גם  זו 
כי  ה’  ‘קנאת’, כלומר, ראה  ‘נאקת’ אותיות   - בני ישראל’  נאקת 
מקנאים ישראל לכבוד השכינה ורוצים להצילה מצערה, ולמרות 
שיעבודם בעצמם ביד המצרים הרשעים, לא שתו ליבם לכל זאת 
אלא אך ורק לגלות השכינה, ומשום כך ‘ואזכור את בריתי’ - זכר 
נזכרו  וממילא  ‘ברית’,  הנקראת  שכינתו  את  יתברך  הבורא  גם 

ישראל יחד עימה, כי זה תלוי בזה.

פנינים על הפרשה:

מעשיות ולקחים סיפורי צדיקים
מאלפים מצדיקי 

הדורות

ענייני שבת קודש 
)ג’(

סגולות גדולות בסעודות 
השבת

דוֹלוֹת  ה סְגֻלּוֹת גְּ מָּ צִינוּ כַּ מָּ וּבִפְרָט שֶׁ
)שבת  ז”ל  רַבּוֹתֵינוּ  אָמְרוּ  שֶׁ מוֹ  כְּ הֶן,  בָּ
לְחֶמֶת גּוֹג  זְכוּתָן אָדָם נִצּוֹל מִמִּ בִּ קיח.( שֶׁ
ל  שֶׁ ינָהּ  וּמִדִּ יחַ  מָשִׁ ל  שֶׁ וּמֵחֶבְלוֹ  וּמָגוֹג 
דוֹל לִסְעֻדּוֹת  קּוּן גָּ ן הֵן תִּ ם, וְגַם כֵּ יהִנָּ גֵּ
ל  כָּ הָרְשׁוּת וּמַאֲכָלוֹת אֲסוּרוֹת. וְכֵיוָן שֶׁ
ל הָאָדָם  הֶן אֵיךְ יִתְעַצֵּ ךְ תּוֹעֶלֶת יֵשׁ בָּ כָּ
יל עֹנֶשׁ עָלָיו.  ה וּלְהַגְדִּ ד טוֹבָה הַרְבֵּ לְאַבֵּ
)גנזי המלך( 

המבטל סעודות שבת, 
האבות מקטרגים עליו

נֶגֶד אֲבוֹת הָעוֹלָם, וְאִם  הֵן כְּ וּבִפְרָט שֶׁ
בַד עָנְשׁוֹ  ל שׁוּם אֶחָד מֵהֶן לאֹ מִלְּ יְבַטֵּ
אֲפִלּוּ אָב  א  אֶלָּ לְמַעְלָה,  וּפְגָמוֹ  דוֹל  הַגָּ
לוֹ  הוּא  הֲרֵי  תוֹ  סְעֻדָּ ל  טֵּ בִּ שֶׁ מֵהָאָבוֹת 
בוֹדִי. ה כְּ מְקַטְרֵג וְאוֹמֵר אִם אָב אֲנִי אַיֵּ
)גנזי המלך(

יזהר בקיום סעודה רביעית
הֵר  לִזָּ צָרִיךְ  רְבִיעִית  ה  סְעֻדָּ ם  גַּ
הִיא  ן  כֵּ וְגַם  ה,  לְכָּ הַמַּ לְלַוּוֹת  קִיּוּמָהּ  בְּ
לֶךְ  הַמֶּ וִד  דָּ שֶׁ לְפִי  לֶךְ,  הַמֶּ וִד  דָּ נֶגֶד  כְּ
א  סֵּ הַכִּ רַגְלֵי  ע  אַרְבַּ הֵם  הָעוֹלָם  וַאֲבוֹת 
הָאָדָם  וְצָרִיךְ  רסב:(,  ח”ג  קז.,  ח”ב  )זוהר 

לֶךְ. וִד הַמֶּ ת דָּ סְעֻדַּ א בִּ סֵּ לִים הַכִּ לְהַשְׁ
)גנזי המלך שם(

בעל תשובה יזהר מאוד 
בסעודות שבת

זֶה  הֵר בָּ שׁוּבָה צָרִיךְ לִזָּ עַל תְּ ה בַּ וְהִנֵּ
ל  כָּ י  כִּ ת,  עִוֵּ ר  אֲשֶׁ ן  לְתַקֵּ דֵי  כְּ יוֹתֵר 
כִים  ם נִמְשָׁ כֻלָּ ם כְּ אִים וְהָעֲוֹנוֹת רֻבָּ הַחַטָּ
ה וּסְעֻדּוֹת הָרְשׁוּת.  תִיָּ מֵרִבּוּי אֲכִילָה וּשְׁ
ת  בָּ ַ סְעֻדּוֹת הַשּׁ הֵר בִּ ן צָרִיךְ לִזָּ וְלָכֵן לְתַקֵּ
אַחַת  שׁוּם  ל  יְבַטֵּ לּאֹ  וְשֶׁ רָאוּי  כָּ מָן  לְקַיְּ

מֵהֶן.
)גנזי המלך שם(

אכילת שבת מתקנת את 
חטא הקדמון

ל  שֶׁ עֲנוּג  וְהַתַּ הָאֲכִילָה  דְּ ר  וְאֶפְשָׁ
קּוּן לְחֵטְא  ה, הוּא תִּ מִים טוֹבִים הָאֵלֶּ הַיָּ
טוֹב  עַת  הַדַּ מֵעֵץ  אָכְלוּ  שֶׁ וְאָדָם  ה  חַוָּ
קּוּן  רוּךְ הוּא הַתִּ דוֹשׁ בָּ אָמַר הַקָּ וָרָע, שֶׁ
גִים  מְעַנְּ רָאֵל  יִשְׂ הְיוּ  יִּ שֶׁ הוּא  לָזֶה 
תוֹת וְיָמִים טוֹבִים, וְתָבוֹא הָאֲכִילָה  בָּ ַ הַשּׁ
ים  דוֹשִׁ ל יָמִים הַקְּ רֶת שֶׁ תֶּ הוֹרָה וְהַמֻּ הַטְּ
אִסּוּר  אֲכִילַת  עַל  ר  וּתְכַפֵּ הוֹרִים,  וְהַטְּ

ה וְאָדָם. אָכְלוּ חַוָּ וְטֻמְאָה שֶׁ
)מעגלי צדק אות חי”ת, ד”ה חשתי(



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםו מחוברים

אוצרות הפרשה

כ”ק אדמו”ר 
מתולדות 

אהרן שליט”א: 
בימים אלו שאנו 
מסוגלים לצאת 
ממיצר לגאולה... 

אזי עבודת 
התיקון היא 

שהחיות והשמחה תהיה בעבודת השי”ת 
ולא בגשמיות. ולכן צריך כל אדם להאיר 

בעצמו את האמונה, ויתאמץ בתורה 
ועבודה, עד שיגיע ליותר ויותר התקשרות 
ודביקות בהשי”ת, וזוהי אמונה בפרטות, 

שבזה תלויה גאולתנו ופדות נפשנו.
עבודת האדם להכניס את האמונה בכל פרט 

ופרט בחייו
האדם  צריך  שבתחילה  מבאר  הקדוש  בזוהר 
השי”ת  לו  שאמר  וזהו  בכללות,  בהשי”ת  להאמין 
אחר  ורק  ה’”.  אֲנִי  יִשְרָׂאֵל  לִבְנֵי  אֱמרֹ  “לָכֵן  למשה: 
התורה  וקבלת  מצרים  ויציאת  הנסים  התחילו  כך 
כמו  בפרטות,  לאמונה  זכו  שאז  שנה,  וארבעים 
הוּא  ה’  כִיּ  לְבָבֶךָ  אֶל  וַהֲשֵבׁתָֹ  הַיּוֹם  “וְיָדַעְתָּ  שכתוב: 

הָאֱלֹקִים”. ויש לבאר העניין.
עניין האמונה הוא להאמין בגדולתו יתברך, ושכל 
הנמצא הוא אור השי”ת, וכל מצב שהוא ממש הוא 
גילוי מאת השי”ת כדי להתקרב אליו. וכמו שמבאר 
הפנים  ואתחנן(, שכל הסתרות  )פרשת  עיניים’  ב’מאור 
וייסורים, ואף  ברוחניות, וכל הצמצומים בגשמיות, 
אור  הוא  הכל   - הזה  העולם  של  שפלות  משיכות 
כי  אליו.  להתקרב  כדרכים  אותם  ועשה  השי”ת, 
כל אור קדם לו חושך המכסה אותו, שזוהי תכלית 
העולם הזה הגשמי, להאיר את החושך ולגלותו. ועל 

ידם אפשר להגיע לאור.
שתתדבק   - הַיּוֹם”  “וְיָדַעְתָּ  הכתוב  בזה  ומפרש 
שיהא  עד  דעת,  בחינת  שזוהי  מצב,  בכל  בהשי”ת 
“הַיּוֹם” - שהיום יהיה שלם, ערב ובוקר חושך ואור, 
יתהפך  הדין  שגם   - הָאֱלֹקִים”  הוּא  ה’  “כִיּ  ותגלה 
לרחמים. עכדה”ק. וזהו שאמר לו השי”ת למשה “לָכֵן 
אֱמרֹ לִבְנֵי יִשְרָׂאֵל אֲנִי ה’”, שיאיר לכלל ישראל “אֲנִי 
ודרכים להתקרב  ואור ה’  ה’” - שהכל הוא רחמים 

אליו.
ראשונה,  ודרגה  רבות.  דרגות  יש  זו  ובאמונה 
שמביאה  האמונה  היא  בכללית,  אמונה  הנקראת 
עול  וקבלת  ה’  יראת  ערכנו,  בשפלות  להכיר  לנו 
מלכותו, וכמו שכתוב: “יִרְאַת ה’ רֵאשִיׁת דָעַּת” )משלי 
א, ז(. וצריך להוסיף באמונה יותר ויותר, עד שזוכים 
לאמונה בפרטות, היינו דעת, שיודעים ומשיבים אל 
כלום  כבר  רואים  ואין  מלבדו,  עוד  אין  שאכן  הלב 

חוץ מהשי”ת.
בימים אלו שאנו מסוגלים לצאת ממיצר לגאולה, 
רק  עניינו  אין  היסוד  שפגם   - היסוד  מידת  ולתקן 
עבודת  אזי   - הזה  בעולם  ההתקשרות  אלא  החטא 
התיקון היא שהחיות והשמחה תהיה בעבודת השי”ת 
ולא בגשמיות. ולכן צריך כל אדם להאיר בעצמו את 
האמונה, ויתאמץ בתורה ועבודה, עד שיגיע ליותר 
אמונה  וזוהי  בהשי”ת,  ודביקות  התקשרות  ויותר 

בפרטות, שבזה תלויה גאולתנו ופדות נפשנו.
)כ”ק אדמו”ר מתולדות אהרן שליט”א – גל’ יחידתי(

צילום: הרב מרדכי זאב שוומנפלד, 
מתוך ארכיון עוז והדר.

שכרה של שתיקה
וְאִם מָאֵן אַתָּה לְשַׁלֵּחַ הִנֵּה אָנכִֹי נגֵֹף אֶת כָּל גְּבוּלְךָ 

בַּצְפַרְדְּעִים )ז, כז(
הצפרדעים מגיעות למצרים. הן מתלבטות היכן 
הפוך  לשמיכת  אולי  למטבח?  לארמון?  להיכנס: 
פוך  זה  סינטטי,  פוך  שמיכת  לא  זה  פרעה?  של 
אורגינאלי. ממש א’מחייה. אין כמו להתחפר בפוך 
בקור המצרי... ואולי לבטן של פרעה, נמצאים בה 

כל מעדני עולם...
שהצפרדעים  לרגע  נחשוב  שלא  רבותי! 
)פרק ז( שהמילה  טיפשות. כתוב בתנא דבי אליהו 
“צפרדע” מורכבת משתי מילים: ציפור דעה. יש 

לה, לצפרדע, שכל. 
חסידים”  ב”ספר  מספר  החסיד  יהודה  רבי 
נחש  וראה  הנהר  שפת  על  שהלך  באדם  מעשה 
שלכד צפרדע גדולה בפיו. הגמרא )בבא בתרא עד ע”ב( 
צפרדעים.  לאכול  מאד  אוהבים  שנחשים  אומרת 
לו  כאב  החסיד,  יהודה  רבי  מספר  מה,  משום 
עם  הכה  והוא  הצפרדע,  של  כאבה  אדם  לאותו 
המקל שבידו על ראש הנחש וחיסל אותו במקום. 
הצפרדע השתחררה. דא עקא, המקל ספג מהארס 
של הנחש, ובהמשך הדרך, כשהניח בלי כוונה את 
החלה  והיא  לרגלו  הארס  חדר  רגלו,  על  המקל 
לא  עוד  הנסיוב  אין הצלה,  איחוד,  אין  להתנפח. 

נולד.
“ושכב האיש למות”.  יהודה החסיד  רבי  כותב 
הארס עלה לכיוון הלב, והאיש נטה למות. ההמשך 
לא יאומן: הצפרדע, זו שהציל מפי הנחש, קפצה 
הנפוח,  המקום  על  נעמדה  החולה,  על  מעצמה 
שאבה ומצצה את הארס, עד שהתפוצצה ומתה. 

הייתה לה הכרת הטוב. צפור דעה! 
המדרש )במדבר רבה יח, כב( מספר מעשה בעקרב 
בעבר  הקב”ה  של  שליחותו  לעשות  שהלך  אחד 
הגיע  העקרב  שם.  שגר  ברשע  לפגוע  הירדן, 
הגיעה  במים.  לעבור  היה  יכול  לא  אך  לחוף, 
העקרב  סיכון,  עצמה  על  לקחה  גדולה,  צפרדע 
עלול לעקוץ אותה, והסכימה שהעקרב יעלה על 
ירד  העקרב  הירדן.  את  אותו  העבירה  וכך  גבה, 
מהצפרדע, ביצע את שליחותו ופגע באותו רשע. 

נמצאנו למדים גם מכאן שלצפרדע יש שכל. 
של  לפוך  להיכנס  שבחרו  צפרדעים  היו  ואכן 
פרעה, או לבטן שלו. על פי השכל, אלו המקומות 
הכדאיים ביותר להיכנס. אך היו גם כאלו שנכנסו 
במסירות נפש לתנורים הלוהטים, כי גם לשם ציוה 
ה’ להיכנס, ומהן למדו חנניה מישאל ועזריה למסור 
נג  )פסחים  בגמרא  כמובא  השם,  קידוש  על  נפשם 
ע”ב(: “מה ראו חנניה מישאל ועזריה שמסרו עצמם 

וחומר  קל  נשאו  לכבשן האש?  קדושת השם  על 
מְצֻוּוֹת  שאין  צפרדעים  ומה  מצפרדעים,  בעצמן 
על קדושת השם כתיב בהו ‘ובאו ועלו בביתך וגו’ 
ובתנוריך ובמשארותיך’ - אימתי משארות מצויות 
אנו  חם,  שהתנור  בשעה  אומר  הוי  תנור?  אצל 

שֶׁמְצֻּוִּים על קדושת השם, על אחת כמה וכמה”.
רבותי! מה השכר שקיבלו הצפרדעים האלו על 
שוחר  מהמדרש  והוא  הטורים,  בבעל  כתוב  זה? 
“וַיָּמֻתוּ  בפסוק:  כתוב  המכה  שכשנגמרה  טוב,  
הַצְפַרְדְּעִים מִן הַבָּתִּים מִן הַחֲצֵרתֹ וּמִן הַשָּׂדתֹ”, ולא 

כתוב “מן התנורים”, הווי אומר שהן נשארו לחיות 
ולא מתו. 

הן  מתו.  ולא  שכר  קיבלו  הצפרדעים  בסדר. 
כמה  מתו.  חברותיהן  שכל  בעוד  לחיות  המשיכו 

זמן חיה צפרדע? לכל היותר שנה או שנתיים. 
ונמצאת  כבשה  ששחט  אדם  השאלה:  נשאלת 
טריפה, יש כאן מאתיים קילו בשר, מה הוא עושה 
עם זה? אומרת התורה )שמות כב, ל(: “וּבָשָׂר בַּשָּׂדֶה 
מדוע  אתֹוֹ”.  תַּשְׁלִכוּן  לַכֶּלֶב  תאֹכֵלוּ  לֹא  טְרֵפָה 
ולמה? מה יש לי עם הבולדוג הזה? ולמשך כמה 
שנה?  הטרפות?  את  שיקבל  לכלב  מובטח  זמן 
שנתיים? מאה שנה? לא! לעולם ועד! ולמה מגיע 
שביציאת  משום  התשובה:  קרה?  מה  לכלבים? 
בְּנֵי  “וּלְכלֹ  ז(:  יא,  )שם  כנאמר  שתקו,  הם  מצרים 

יִשְׂרָאֵל לֹא יֶחֱרַץ כֶּלֶב לְשׁנֹוֹ”. 
הגמרא  לנבוח.  סיבות  מספיק  לכלבים  היה 
)ברכות ג ע”א( אומרת שבמשמרת השנייה של הלילה, 

עוד אומרת  והם שתקו.  צועקים.  בחצות, כלבים 
הגמרא )בבא קמא ס ע”ב(, שכשמלאך המוות בא לעיר 
הכלבים בוכים. וכאן מלאך המוות הסתובב והרג 

את הבכורות המצריים והם שתקו. 
עוד מובא בטור, שטבע הכלבים הוא שאם הם 
אלא  להתאפק,  יכולים  לא  הם  נבלות,  מריחים 
נובחים בלי הפסקה. וכאן היו נבלות בשפע והם 
אֶרֶץ  בְּכָל  גְדלָֹה  צְעָקָה  ש”וְהָיְתָה  בעוד  שתקו. 
מִצְרָיִם” – הכלבים היו בתענית דיבור... אכן מגיע 

להם שכר.
אבל, נשאלת השאלה: ריבונו של עולם, איפה 
שעה?  שתקו?  הכלבים  זמן  כמה  היחסיות? 
שעתיים? גם אם ננקוט כדברי המדרש שהבכורות 
המצריים גססו מחצות עד עלות השחר, כמה זמן 
שכר  איזה  האלו  השעות  ועל  שעות.  ארבע  זה? 
הם קיבלו? א. הם זכו לומר פרק שירה בכל יום. 
תורה  לספר  עורות  מעבדים  שלהם  מהצואה  ב. 
איפה  הטרפות.  את  מקבלים  הם  ג.  ולתפילין. 
הכלבים?  לשכר  הצפרדעים  שכר  בין  היחסיות 
הצפרדעים קיבלו שכר לחיות עוד שנה שנתיים, 
והכלבים ממשיכים ומקבלים שכר עד עצם היום 
לבריאות,  להם  לכלבים שכר, שיהיה  מגיע  הזה? 

אבל איפה היחסיות? בומבה של שאלה.   
זצ”ל,  לופיאן  אל’ה  רבי  אומר   - רואים  מכאן 
יותר  הרבה  קשה  ולשתוק,  הפה  את  שלסגור 
וקיבלו  שתקו  הכלבים  הנה  לאש!  לקפוץ  מאשר 
וקיבלו שכר  והצפרדעים קפצו לאש  לנצח,  שכר 

לשנה שנתיים.

אם הגביר מתמודד – הוא יודע מדוע...
שמואל  משה  רבי  יעקב,  באר  ישיבת  ראש 

שפירא זצ”ל, סיפר סיפור מעניין: 
וירא  צדיק  מפורסם,  גביר  היה  בפטרבורג 
שמים גדול, שקראו לו גינצבורג. היתה לו קביעות 
מעניינת: כל ליל יום כיפור היה קונה את פתיחת 
ההיכל בבית הכנסת הגדול שבו היה מתפלל. כל 
מי שניסה להתמודד אתו – לא הצליח. הוא היה 

מרבה במחיר וזוכה. כך - עשרות שנים. 
גדול  גביר  התארח  כיפור,  ביום  אחת,  שנה 
מדאורייתא  הארץ  עם  היה  האיש  בפטרבורג. 
הוא  במכירה.  מתחילים  נדרי  כל  לפני  ומדרבנן. 

הגאון רבי חזקיהו יוסף קרלינשטיין שליט”א: “איי”, אמר הגביר. “אמת! אני לא 
מבין בזה כלום. דבר אחד אני כן יודע: גינצבורג הוא לא סוחר יותר קטן ממני, יתכן 
בהחלט שגם גדול ממני. ואם הוא מתמודד על הדבר הזה - סימן שהעסק רווחי 

וגדול בכל קנה מידה”.



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםז מחוברים

אוצרות הפרשה

והוא  עליו,  הוסיף  גינצבורג   – מחיר  הציע  שמישהו  אחרי  שמיד  לראות  נוכח 
החליט להצטרף למכירה. מישהו הציע 80 רובל, גינצבורג העלה למאה, והוא 
והוא לארבע מאות... כשהלה  גינצבורג העלה לשלוש מאות  העלה למאתיים. 
הציע אלפיים רובל גינצבורג נשבר... הגבאי הכריז “זכה לו” ועשה לו “מי שברך”.

נו כבודו מכובד בפתיחת ההיכל. הנגיד לא מבין מילה  נגמר ה”מי שברך”, 
אחת. מסתכל על הגבאי כתרנגול בבן אדם. והגבאי מאיץ בו: “נו, בכבוד”. 

“מה עושים”? שאל את העוזר שלו. “מה זה פתיחת ההיכל”? 
כנראה שהעוזר שלו היה תרנגול לא פחות קטן מהבוס, “גם אני לא יודע”. 

בלית ברירה, פנה לגבאי בעצמו, ושאל: “מה עלי לעשות”?
“פשוט פותחים את ההיכל”. 

“דבר אלי בעברית לא בטורקית. תסביר לי מה צריך לעשות”? 
“פשוט, תעלה על המדרגות, תזיז את הפרוכת, תפתח את ארון הקודש, תוציא 

ספר תורה ותן אותו לשליח הציבור”. 
והגבאי הרהר בלבו: “כמה צדק שלמה המלך שאמר )קהלת ט, יא(: ‘לֹא לַחֲכָמִים 

לֶחֶם’. הַבּוֹק הזה הוא המיליונר הגדול. לך תעשה משהו”.
אל  העוזר  פנה  שלו.  העוזר  עם  הביתה  חזר  הגדול  הגביר  התפילה.  נגמרה 
הגביר ושאל: “תמה אני על כבודו. הרי אתה סוחר ממולח ופיקח. מה אתה רב עם 
גינצבורג - שאחר כך אתה צריך ממנו טובות, ואתה צריך אותו לעסקים? ועוד על 
מה? על מה שאתה בכלל לא יודע מה הוא? ועוד איזה סכום נתת. אתה נורמלי?”

יודע:  כן  אני  דבר אחד  כלום.  בזה  לא מבין  אני  “אמת!  הגביר.  “איי”, אמר 
גינצבורג הוא לא סוחר יותר קטן ממני, יתכן בהחלט שגם גדול ממני. ואם הוא 

מתמודד על הדבר הזה - סימן שהעסק רווחי וגדול בכל קנה מידה”.
כלפי מה הדברים אמורים? 

אומר רבי משה שמואל שפירא: הגאון מוילנא זצ”ל, באיגרת המפורסמת שלו, 
כותב דברים מופלאים ביותר. “על כל רגע ורגע שאדם חוסם פיו זוכה לאור הגנוז 
שאין כל מלאך ובריה יכולים לשער”. בוער לך לומר משהו, עומד לך משהו על 
קצה הלשון, ואתה שותק, חוסם את הפה, וזה בהחלט לא קל – הנך זוכה לאור 
הגנוז. זה לא שבת נופש במושב אור הגנוז... זה אור הגנוז בעולם העליון שאין 

מלאך ובריה יכולים לשער.
משאול  וניצול  עוון  כל  לו  יכופר  “ובזה  מפליא:  דבר  וכותב  הגאון  ממשיך 
יותר מכל  וזה  פיו,  לזכות לעולם הבא בשמירת  “והעיקר  ועוד:  זאת  תחתית”. 
המיליונר  גינצבורג  אם  האורח?  הגביר  אמר  איך  מהכל!  יותר  כולה”!  התורה 
משקיע - סימן שהעסק משתלם. יש גביר יותר גדול מהגאון מוילנא? ואם הוא 
אומר לנו “ובזה יכופר לו כל עוון וניצול משאול תחתית, וזה יותר מכל התורה 

כולה” - הוא יודע מה שהוא אומר.
רק מה הבעיה? מגיע היצר הרע, הוא השטן הוא מלאך המוות. ואומר: מה 

רוצים מאתנו? שנסגור את הפה ונהיה אלמים? בשביל מה בראו לנו פה? 
התשובה פשוטה וחד משמעית: זה פשוט לא נכון! אף אחד לא מבקש מאתנו 
להישאר אילמים! אפשר לדבר כמה שרוצים, אלא שמבקשים מאתנו לשמור על 

הפה ולדבר באופנים המותרים. 
ולמעשה בכל דבר ביהדות, אם זה בנושא צניעות, או כשרות, וכיוצא בזה - 

אפשר להרגיש הכי מסכן בעולם, ואפשר להרגיש הכי מאושר בעולם. 

שיניים בריאות בזכות שמירת הפה
בעל  של  אחיו  מהגמ”ח,  נויבירט  ראובן  הרב  גר  ראב”ד,  ברחוב  ברק,  בבני 

ה”שמירת שבת כהלכתה”. הוא סיפר סיפור מאוד מעניין: 
אביהם היה רב חשוב בגרמניה, ופעם אחת הוא נסע לנופש, לכמה שבועות,  

כדי להתאוורר.
כשחזר לגרמניה, עבר ליד ראדין לקבל ברכה מה”חפץ חיים” זצ”ל, שכבר עבר 
אז את גיל תשעים ושלוש, ושכב על המיטה. ה”חפץ חיים” הכיר אותו, והאב 
סיפר לו שהוא חוזר מנופש, וכבר כמה שבועות שלא היה בעיירת מגוריו. “מה 
מציע לי החפץ חיים לספר לתושבי העיירה שלי כדי לחזק אותם?” שאל אותו 

האב. 
אלי  ‘תתקרב  לי:  אמר  המיטה,  על  ששכב  “הישיש,  וסיפר:  המשיך  ואביהם 
ותפתח לי בבקשה את הפה’. נבהלתי מאד: מה, אני אפתח לחפץ חיים את הפה? 

אני אכנס ללוע הארי? אבל החפץ חיים ציווה אותי... 
“ניגשתי ופתחתי לו את הפה. והחפץ חיים אמר לי: ‘תסתכל לי בבקשה בתוך 
הפה עמוק’. הסתכלתי וראיתי שתי שורות של שינים צחורות ומסודרות. והסבא 
הייתה  האוירה  רואה?  אתה  שיניים  כמה  בבקשה  לי  ‘ספור  לי:  הורה  קדישא 

מחשמלת. כמה שינים יש ליהודי בפה? ל”ב. 
“ספרתי, היו לו שלושים ושתיים שיניים בפה! ואז חייך אלי החפץ חיים ואמר: 
‘ספר לעדתך שראית בעיניים שלך ישיש שבורא עולם שמר לו על השיניים! וזאת 

משום שהוא שמר על הפה שלו! 
 )הגאון רבי חזקיהו יוסף קרלינשטיין שליט”א – דורש טוב(

הגאון רבי שלמה לוינשטיין 
שליט”א: הנאצי זורק לו חצי פרנק 
– והכד נשאר מלא בדם... מעלה 
לפרנק שלם – וזה עדין לא הופך 

למים... רק כשהקב”ה החליט 
שאותו גוי מסוים שילם מספיק 

בהתאם לרשעותו – נותרו המים 
מים. היהודים במצרים פחדו מן 

המצרים הנוגשים אותם פחד מות, ולכן לא היה ביכולתם 
לדרוש מהם לתת להם כסף. לכן דאג הקב”ה שכל אחד 

ואחד ישלם בדיוק את המגיע לו בהשגחה פרטית מופלאה 
ומיחדת במינה.

המצרים בעצמם קבעו את מחיר המים...
)סנהדרין צא, א(, שבזמן אלכסנדר מוקדון באו המצרים  ידועים דברי חז”ל 
שנאמר:  מצרים,  יציאת  לפני  מהם  לקחו  שאבותינו  הכסף  כל  את  ותבעו 

“וְיִשְׁאֲלוּ אִישׁ מֵאֵת רֵעֵהוּ וְאִשָּׁה מֵאֵת רְעוּתָהּ”. 
הקשה על כך רבי שלום שבדרון זצ”ל: הלא המצרים העשירו את ישראל 
גם במכת דם, כפי שאומר המדרש, מדוע, אפוא, ויתרו המצרים על הכסף 
את  להם  להשיב  מישראל  תבעו  לא  מה  ומפני  דם,  במכת  מהם  שנלקח 

התשלום על כדי המים שנקנו מהם בכסף מלא?
עוד קשה, נראה כי היהודים צריכים היו לעשות יד אחת ולא למכור מים 
למצרים, כך שימותו עד האחרון שבהם. מדוע בכל זאת הם מכרו להם מים? 
ואם תאמר: המצרים הכריחו אותם למכור, או אז קשה, כיצד יתכן שהמצרים 

שלמו על מה שיכולים היו להוציא בכח?
על כרחך, מתרץ רבי שלום, שהתרחש כאן נס מופלא:

הבה נתאר לעצמנו את התנהלות הדברים: 
נדמיין כי מכת דם הייתה אצל הנאצים... קצין אס. אס. מתקרב אל יהודי 
באושוויץ, אשר מפרפר מפחד רק למראה פניו, ושואל: “מה יש לך ביד?”...

“מים”– משיב היהודי.
“תן לי את זה” – פוקד הנאצי ולוקח מידו את הכד. הוא מציץ בו לרגע 

ואומר: “זה לא מים, זה דם...”.
“אני מצטער” – משיב היהודי – “חשבתי שזה מים”. הוא נוטל בחזרה את 

הכד, והנה הוא מחזיק בידו מים... 
“תן לי” – הנאצי מחזיק, והמים הופכים לדם.

- “מה קורה פה?”
“אני מצטער”, אומר היהודי, “באמת הייתי רוצה לתת לך את זה, אבל 

כשאתה מחזיק את הכד המים הופכים לדם...”.
“יש לך פתרון בשבילי?”. הנאצי צמא.

“לא נעים לי”, כך בן שיחו, “אבל שמעתי שמשה אמר שאם תשלם...”.
“כמה?”, קוטע אותו הגוי.

“הייתי נותן לך בחנם... אבל אם צריך לשלם, אז תן לי משהו סמלי... חצי 
פרנק...”.

הנאצי זורק לו חצי פרנק – והכד נשאר מלא בדם... מעלה לפרנק שלם 
– וזה עדין לא הופך למים... רק כשהקב”ה החליט שאותו גוי מסוים שילם 

מספיק בהתאם לרשעותו – נותרו המים מים.
היהודים במצרים פחדו מן המצרים הנוגשים אותם פחד מות, ולכן לא היה 
ביכולתם לדרוש מהם לתת להם כסף. לכן דאג הקב”ה שכל אחד ואחד ישלם 

בדיוק את המגיע לו בהשגחה פרטית מופלאה ומיחדת במינה.
יוצא שעל כל כוס מים ועל כל מצרי היתה השגחה פרטית ועד שהוא 
לא שילם כמה שהוא צריך לשלם לפי הרשעות שלו זה לא הפך להיות מים 
לפיכך – מסביר רבי שלום – לא היה שייך שיבוא למצרים שיח’ סעודי עשיר 
ויקנה את כל היאור בעשרה מיליארד דולר ויחלק מים חנם אין כסף... שכן 

כל אחד ואחד שלם סכום אחר, בדיוק בהתאם לרשעות שלו!
לתבוע  מוקדון  אלכסנדר  של  בתקופתו  אפשרות  הייתה  לא  כך  משום 
את הכסף בחזרה, שכן לא היהודים היו אלו שקבעו את מחיר המים, אלא 

המצרים בעצמם... כל אחד שילם כמה שהיה חייב לשלם!
)הגאון רבי שלמה לוינשטיין שליט”א – מתוק האור יציאת מצרים(

ארכיון 'עוז והדר'



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםח מחוברים

תשובות אקטואליות
מבית הוראה אביר יעקב

השבוע במדור:
גוים המכריחים אותו לבייש יהודי, או לחלל שבת, ואם יסרב יהרגוהו | האם רצוי 

שיתן מטריה לחברו בשעת הגשם והוא עצמו ירטב | החתן הצהיר ‘לא השתמשתי 
בחליפה’, והמוכר מצא כסף בכיס | לספר לשדכן מהו החיסרון שהורידו שידוך | 

השתתפות בשמחה ביארצייט של הוריו | הפרשת חלה כשהמקרר מצרפן לשיעור

גוים המכריחים אותו לבייש יהודי, או 
לחלל שבת, ואם יסרב יהרגוהו

עליו  ומאיימים  יהודי,  שתפסו  גוים  שאלה: 
שיחלל  או  כמוות,  מרה  בבושה  יהודי  לבייש  או 
שבת, ואם לא יעשה אחד מהם יהרגו אותו, במה 

יבחר?

תשובה: דן בשאלה זו רבינו ראובן גרוזובסקי 
המלבין  וז”ל:  סד(  עמוד  ראובן  רבי  שיחות  )בספרו  זצ”ל 
ע”ב(  נח  )ב”מ  דמים  שופך  כאילו  ברבים  חברו  פני 
כי בושת כמיתה, והמבייש כרוצח, ונעשה שותפו 
)בראשית כז,  של עשיו, שנאמר בו על חרבך תחיה 
מ(. ורבינו יונה בשע”ת )שער ג אות קלט( כתב דלהכי 
מוטב להפיל עצמו בתוך כבשן אש ואל ילבין פני 
משום  ע”ב,  י  דף  בסוטה  כמבואר  ברבים  חברו 
דהוי אביזרייהו דשפיכות דמים, דיהרג ואל יעבור. 
וגם תוס’ בסוטה )שם( ס”ל דהלכתא היא. ולפי”ז 

כ”ש דמחויב למסור כל ממונו על זה.
חברו  פני  להלבין  עכו”ם  באנסוהו  ונסתפקתי, 
או שיחלל שבת, ואם לאו, יהרגוהו. היכי נעביד, 
דלכאורה חילול שבת והלבנת פנים, חילול שבת 
חמור, כיון שיש בו כרת ומיתה, וכמו לענין עשה 
דוחה לא תעשה. וחילול שבת נדחה מפני פיקוח 
נפש, והלבנת פנים דוחה פיקוח נפש. וביחוד יש 
לע”ז,  ומנשק  ומגפף  תקרבו,  דלא  בלאו  לחקור, 
אם  חילול שבת.  עם  וע”ז,  דג”ע  אביזרייהו  דהוי 
הקל  שבת  חילול  הוי  נפש  פיקוח  דלענין  נאמר, 
לא  דוחה  עשה  דלענין  דכיון  או  תחילה,  הקל 
תעשה נדחה לאו, אף על גב דהוי אביזרייהו ולא 
לא תעשה שיש בו כרת, אם כן אי אפשר שידחה 

הלאו ללא תעשה שיש בו כרת, עכ”ל.

טעם שעדיף לחלל שבת ולא לבייש את חבירו
ונלע”ד שצריך לחלל את השבת, מאחר והנכרי 
מאיים שאם לא ימלא בקשותיו יהרוג את היהודי, 
לכן השבת נדחית, כי נאמר וחי בהם. ואמנם ביוש 
פני חברו קל יותר מחילול שבת, מאחר והמבייש 
לא נענש במיתת בית דין, אבל זה לא בר ביצוע, 
מאחר  לכן  חייו,  למסור  יצטרך  יבייש  אם  כי 

והביוש לא בר ביצוע לכן חוזר הדין לחלל שבת.
שכתב  קעב(  )סימן  ציון  בנין  בשו”ת  עוד  ויעוין 
עצמו  להציל  יכול  דאם  זה  לפי  לנו  ויצא  וז”ל: 
דמרגיש  קטן  או  גדול,  שיבייש  ע”י  ממיתה, 
עצמו  למסור  חייב  ישראלים,  שני  בפני  בבושה, 

למיתה ולא יביישו.
ובפרט אם נאמר שדין הקל הקל תחילה הוא 

)פי”ד  ספר  קרית  יעוין  דרבנן  רק 
)סימן  ובמשנ”ב  אסורות(  ממאכלות 

בקל,  אין  דאם  כתב:  סק”ב(  תסו 

יעשה  תחילה,  הקל  הקל  לעשות 
אפשר  אי  הרי  וכאן  החמור.  את 
דצריך  משום  הקל,  את  לעשות 
את  יעשה  לכן  נפשו,  את  למסור 

החמור והוא לחלל שבת.
השניה  לשאלה  בנוגע  כן  כמו 
של הגר”ר גרוזובסקי שהיא גיפוף 
ע”ז או חילול שבת יש לחלל שבת, 
ואף  שבת,  דוחה  ופיקו”נ  מאחר 
על פי שגיפוף ע”ז קל יותר, משום 

עליו  נאמר  הרי  בכ”ז  דין,  בית  מיתת  בזה  שאין 
יהרג ואל יעבור, לכן יש לחלל שבת.

הטעם שאסור לחלל שבת למנוע הלבנת פנים
שהעיר  ז(  סימן  )ח”א  שלמה  במנחת  יעוין  והנה 
שלפי דברי רבינו יונה והתוס’ הנ”ל שס”ל שדברי 
להלבין  ולא  ליהרג  שעדיף  כפשוטם,  הם  הגמ’ 
לא  טעמא  מאי  צ”ע  לכאורה  כן  אם  חבירו,  פני 
יהיה מותר לחלל שבת כדי למנוע הלבנת פנים, 
לחלל  מותר  אם  ומה  וחומר,  קל  הוא  דלכאורה 
שבת כדי להציל אדם ממיתה, כ”ש דשרי להציל 
נפשות  ג’  משריפת  יותר  דחמור  פנים  מהלבנת 
שההלבנת  מיהודה,  הוא  ק”ו  וגם  האש,  בכבשן 
על  לבוא  שנתכוין  עליו  לומר  רק  היתה  פנים 
גויה פנויה, אשר רק בבי”ד של חשמונאי גזרו על 
וכ”ש במי שרודף אחר חבירו לבזותו  זה איסור, 
ולהלבין פניו ברבים בעלילות של שקרים וכזבים.

דעובדא  י”ל  דלכאורה  שלמה  המנחת  וכותב 
דתמר שאני, מפני שהיא עצמה גרמה לכך, בזה 
אבל  טפי,  גרע  ולכן  להכשילו  מעשה  שעשתה 
מפשטות דברי הגמ’ והראשונים לא משמע הכי, 
וכיון שכן צ”ע הלא ברור הדבר שאם היתה יכולה 
תמר להציל עצמה ממיתה ע”י חילול שבת, ודאי 
שהיתה חייבת לעשות כן, ואילו ע”י הלבנת פנים 
אמרינן דמוטב להפיל עצמה לכבשן האש, ואפי”ה 
מעולם לא שמענו שיהא מותר לחלל שבת להציל 

אדם מהלבנת פנים, יעו”ש.
כדי  שבת  לחלל  שאסור  הדבר  מבואר  עכ”פ 

למנוע הלבנת פנים, אלא שהטעם צ”ע.
ואולי אפשר לומר דפיקו”נ דוחה שבת מהפסוק 
ולא  כפשוטו  לחיים  להצילו  שהכוונה  בהם,  וחי 
שימות, ולא להצילו מבושה. ואם כן הדרינן למה 
שכתבנו, שאם מאיימים על יהודי לבייש או לחלל 
שבת או שיהרגוהו, הרי שעדיף לחלל שבת ולא 

להלבין פני חבירו לפי שיטת רבינו יונה.

האם רצוי שיתן מטריה 
לחברו בשעת הגשם והוא 

עצמו ירטב
גשמים,  כשיורדים  שאלה: 
וכל  מטריה  צריכים  וחברו  והוא 
אחד הולך לדרך אחרת, האם רצוי 
שיתן את המטריה שלו לחברו והוא 

עצמו ירטב, או שמא הוא קודם?

תשובה: קיימא לן )בב”מ דף סב 
שנינו  כן  כמו  קודמים,  דחייך  ע”א( 

אביו,  ואבידת  אבידתו  ע”א(  לג  )דף  מציעא  בבבא 
אבידתו קודמת שנאמר ‘אפס כי לא יהיה בך אביון’ 
ליתן  צריך  אין  ולכאורה  אדם.  לכל  קודם  שלך 
לחבירו, בכל זאת יתכן דלענין גשמים יש מקום 
שיתן את המטריה שלו לחבירו והוא ירטב, וזאת 
על סמך הנאמר במסכת יומא דף נג ע”ב שהכהן 
תכנס  ‘שלא  הכיפורים  ביום  מתפלל  היה  גדול 
המתפללים  ופרש”י  לפניך’,  דרכים  עוברי  תפלת 
הגר”יש  מרן  מו”ח  והקשה  גשמים,  ירדו  שלא 
אלישיב שליט”א )בספר הערות( וכי יעלה על הדעת 
שמשום הפרעה רגעית שהגשמים מפריעים להם 
יתפללו עוברי דרכים ויעכבו הגשמים לכל הארץ, 
אטו בשופטני עסקינן, והרי סוף כל סוף גם הם 
הגרי”ש  ]מרן  מו”ח  והשיב  לגשמים?  נצרכים 
אלישיב[ זצ”ל דאין כוונה שעוברי דרכים יתפללו 
ממש שיפסקו הגשמים, אלא שעצם מה שיוציא 
עובר הדרכים אנחה מפיו עלול לגרום שתתקבל 
דבר  אינה  יהודי  של  אנחה  כי  אנחתו,  למעלה 
פשוט, ולכן התפלל הכה”ג שלא תתקבל אנחה זו 

שבכחה להפסיק את הגשמים, יעו”ש. 
ולפי זה אם בעל המטריה יודע בעצמו שהוא 
יגל וישמח בגשמים ולא יוציא כל סוג אנחה מפיו, 
אולם חברו יאנח, אולי יתן לו את המטריה, ואעפ”י 
שחייך קודמין, בכל זאת יתכן כי בגלל זאת שחייך 
הקודמים, לכן רצוי לתת לו את המטריה כדי שלא 

יאנח ויהיה לבעל המטריה גשמים.

החתן הצהיר ‘לא השתמשתי 
בחליפה’, והמוכר מצא כסף בכיס

שנכנס  ראובן,  בשם  בחתן  מעשה  שאלה: 
לחנות לחליפות יוקרה שבבעלות שמעון, וביקש 
הציג  שמעון  חתונתו.  לרגל  נאה  חליפה  לרכוש 
רבים,  היסוסים  ולאחר  יוקרתית,  חליפה  בפניו 

ארכיון 'עוז והדר'

הגאון רבי יצחק זילברשטיין שליט”א
רבה של שכונת רמת אלחנן בבני ברק



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםט מחוברים

תשובות אקטואליות
מבית הוראה אביר יעקב

לספר לשדכן מהו החיסרון שהורידו 
שידוך

משום  שידוך  הצעת  כשמורידים  שאלה: 
האם  חיסרון,  איזה  שמעו  הבירורים  שבמהלך 
הורידו  החיסרון שבגינו  את  לשדכן  לספר  מותר 
את השידוך בכדי להפיס דעתו, או שצריך להימנע 

מחשש שיספר הלאה וכדומה.

החיסרון  את  לשדכן  לומר  מותר  תשובה: 
כאשר  רק  ההצעה  את  לדחות  החליט  שבגללו 
לעזור  יוכל  שהשדכן  דהיינו  לתועלת,  כוונתו 
זה בענייני ממון  או אם  בבירור העניין לאמיתו, 
שימצא פתרון וכדומה, או כדי שלא יציע השדכן 
הצעה זו לאחרים שיכשלו בזה אלא רק למי שלא 
יפריע לו חיסרון זה, ויאמר לשדכן הטעם שמספר 

לו.

ירא שמים, שאין חימוד  דווקא בשדכן  זה  אך 
שאינם  שידוכים  להציע  דעתו  על  מעבירו  ממון 
הוגנים בעד בצע כסף, שהוא איסור גמור להציע 
משום  ומסתירו  חיסרון  בו  שיש  שיודע  שידוך 
)הלכות  חיים  החפץ  כמש”כ   – וכו’  עיוור”  “לפני 
ולכן כשמספר לשדכן  ג(.  ציורים הלכה  ט,  רכילות, כלל 

יר”ש יש בזה תועלת שלא יציע הצעה זו אלא רק 
למי שיש לו חיסרון כנגד זה, ויודיע להם החיסרון.

]ואיידי דאיירינן בזה, מקום אתי לציין סגולה 
בספר  זי”ע  מברסלב  נחמן  רבי  מהרה”ק  נפלאה 
תכו,  )סימן  החיים  בכף  והובא  חיתון(  )ערך  המידות 
אות י( וז”ל: “בחורים שרוצים להארס אשה, ילמדו 

הלבנה  ברכת  לומר  יאבדו  שלא  לסגולה,  להם 

ושמעתי  עכ”ל.  ובצבור”,  בכונה 
מהגה”צ רבי יעקב מאיר שכטער 
זאת  מייעץ  שהוא  שליט”א 
הרבה, וזו סגולה בדוקה שרבים 

נושעו בה[.

השתתפות בשמחה 
ביארצייט של הוריו

לו  שיש  אחד  שאלה: 
סעודת ‘בר מצווה’ של נכד וזה 
אמו,  של  יארצייט  בליל  נופל 

שיהיה  מצווה  בסעודת  להשתתף  לו  מותר  האם 
שם גם כלי זמר.

תשובה: יעשו שם גם סיום מסכת, ואז יכול 
להשתתף בסעודה.

שצה,  )סימן  הרמ”א  לשון  דמסתימת  הגם  דהנה 
סעיף ג( משמע שאסור לאכול בכל סעודה שהוא, 

שהביא  ח(  ס”ק  שצא,  )סימן  תשובה  פתחי  עיין  אך 
דזה  שכתב  פ(  )סימן  שמואל  מקום  שו”ת  בשם 
דווקא בסעודת חתונה, אבל בסעודת ברית מילה 

ופדיון הבן וסיום מסכתא מותר, עיין שם.
וכתב בפרי מגדים )סימן תמד, משב”ז ס”ק ט( שמותר 
מסכתא,  סיום  בסעודת  יארצייט  בליל  להשתתף 
ומשמע דאפילו אם הוא לא סיים, מותר. וכן כתב 
ב, סימן קפד( דבשאר סעודות  )חלק  בשאילת יעב”ץ 
דראשות וכל שכן דמצווה מותר, וכן כתב בקיצור 

שו”ע )סימן רכז, סעיף ז(.
וממילא אמרתי שיעשו שם גם כן סיום מסכתא, 

לתחיית  ונזכה  לקולא,  וסמכינן 
המתים מתוך רחמים וחסדים.

הפרשת חלה כשהמקרר 
מצרפן לשיעור

שאלה: עשו בצק של קילוגרם 
אחד ולא הפרישו חלה, ושוב עשו 
בצק של עוד קילוגרם ולא הפרישו 
חלה והכניסו בתוך המקרר, ואחר 
שבת  ובליל  חלות,  מזה  אפו  כך 
נזכרו שלא הפרישו חלה. ונשאלת 
אחד  לשיעור  מצרפן  המקרר  האם  השאלה 
ונתחייב בחלה ואם כן אסור לאכול החלות בשבת, 

או שאפשר להקל בזה.

בשבת,  החלות  לאכול  יכולים  תשובה: 
ובמוצאי שבת יפרישו בלי ברכה.

דהנה מו”ר מרן זצ”ל בתשובת מנחת יצחק )חלק 
ח( האריך אם מקרר הוי צירוף סל, והעלה להקל 
חלה,  לחיוב  מצרף  שאינו   – צדדים  עוד  יש  אם 

עיין שם.

שני  הם  יחד  העיסות  שתי  דידן  בנידון  והנה 
לדעת  בחלה  המחויב  משיעור  פחות  שזה  קילו, 
תורה  של  שיעורין  ]עיין  זצ”ל  איש  החזון  מרנא 
כ,  )פרק  שבת  משה  הליכות  יט(,  אות  המצוות,  )שיעורי 

סעיף ו([. אם כן חזי לאצטרופי בשעת הצורך, ולפי 

העיסות  שתי  את  מחייב  לא  המקרר  צירוף  זה 
בחלה. ובמוצאי שבת יפרישו לחומרה בלי ברכה.

הגאון רבי מתתיהו דייטש שליט”א
גאב”ד רמת שלמה ובעל נתיבות אדם

ארכיון 'עוז והדר'

ראובן אמר שמוכן לקנותה, אך התנה את קנייתו: 
מוכן  אני  בחליפה.  בטוח שאשתמש  איני  “עדיין 
לשלם, רק בתנאי שבמידה ואתחרט, אוכל להשיב 
לך את החליפה ולקבל בחזרה את כספי”. שמעון 
בחליפה,  ותשתמש  “במידה  הדגיש:  אך  הסכים, 

בשום אופן לא אסכים לקבלה בחזרה! “.
ראובן שילם לשמעון, וקיבל לידיו את החליפה. 
למחרת החתונה, חוזר ראובן אל חנות החליפות, 
החלטתי,  לבסוף  נא,  “ראה  שמעון:  אל  ופונה 
ברצוני  ולכן  לי  מתאימה  כך  כל  לא  שהחליפה 
להחזירה. הנה היא לפניך, והשב נא לי את כספי”.

“אתה בטוח שלא לבשת את החליפה? “, שאל 
שראית  “כפי  והוסיף:  חשדנית,  בנימה  שמעון 
והן  במכירה  הן  עוסקים  אנו  החנות,  בשלט 
רוצה  ואינך  בחליפה  השתמשת  ואם  בהשכרה, 
שקלים   600 בתשלום  להסתפק  תוכל  לרוכשה, 
עבור שכירות החליפה לערב, ואת שאר התשלום 

אשיב לך... “.
“ידידי היקר - השיב ראובן - יאמין לי כבודו, 
שמעון  ובכן,   .“ ועיקר!  כלל  בה  השתמשתי  לא 
השיב לראובן את כספו, וקיבל לידיו את החליפה 

בחזרה.
לסדר  עמד  וכששמעון  לו,  הלך  חלף  ראובן 
הוא חש  ולהשיבה למקומה, לפתע  את החליפה 
הוא  הפנימי,  החליפה  בכיס  מרשרש  במשהו 
הכניס את ידו לכיס, ומצא בו מעטפה, ועל גבה 
נרשם: “לאחייני החתן המפואר, כֶּחָתָן יְכַהֵן פְּאֵר, 

ראובן נ”י... בברכת שמח תשמח רעים האהובים, 
דודך שלמה”. שמעון פותח את המעטפה, ומגלה 

בה, לא פחות מאשר 600 שקלים מזומנים!
עכשיו מגיע שמעון ומבקש לשאול, האם מותר 
לו להניח, שראובן אכן השתמש בחליפה ולבשה 
בחתונתו, כפי שמעידה הִמצאות המעטפה בכיס 
הכסף  את  לעכב  יכול  הוא  וממילא  החליפה, 
עליו  שמא  או  החליפה,  שכירות  עבור  כתשלום 

להשיב את האבידה לבעליה?

מתפרע(   -( האוחר  שגמל  הוא,  הדין  תשובה: 
בין הגמלים, ונמצא גמל הרוג בצידו, אין אומרים 
לשלם  בעליו  )ויצטרך  הרגו  )הגמל שהתפרע(  שזה  בידוע 
לבעל הגמל ההרוג(, עד שיראוהו עדים כשרים )כמבואר 

וזאת משום  ס”ב(.  תח  סי’  חו”מ  ובשו”ע  ע”א,  צג  דף  בב”ב 

עליו  מחבירו  “המוציא  בדין  גדול  כלל  שבידינו 
הראיה” )ב”ק דף מו ע”א(.

והיה מקום לומר, שגם בענייננו לא יהיה ניתן 
אין  עוד  כל  השכירות,  דמי  את  מהחתן  לגבות 

לפנינו ראיה גמורה שהשתמש בחליפה.
אכן, נראה שאין לדון מדין ‘גמל האוחר’ לנידון 
הורג  המתפרע  הגמל  את  ראינו  לא  שם  כי  דנן, 
לא  עדיין  וזה  לצידו,  הגמל, אלא שרק עמד  את 
אין  בנידוננו  אך  ממון;  להוציא  בכדי  מספיק 
אלא  בעלמא,  הסתברות  או  ב’אומדנא’  מדובר 
את  לבש  אכן  שהחתן  סהדי’  ‘אנן  לפנינו  קיימת 
הגיעה  כיצד  כן,  לא  שאם  בחתונתו,  החליפה 
לכאן המעטפה?! ולא מסתבר כלל לחשוש שמא 

החתן החליט להטמין את המעטפה דווקא בכיס 
החליפה שעמד להשיבה לחנות.

ס”ב(:  ד  סי’  )חו”מ  השולחן  בערוך  נאמר  אמנם, 
“אם כבר נתחייב אדם לחבירו ממון ממקום אחר, 
גזילה, או פיקדון או חוב או שכירות,  מפני איזו 
לעצמו  דין  לעשות  רשות  לו  אין   - בזה  וכיוצא 
המגיעו,  )הסכום(  בעד  ממון  לו  מהחייב  ולחטוף 
אלא יתבענו בבית דין”. אולם בנידוננו שמעון לא 
חוטף מראובן, אלא ראובן עצמו ‘מסר’ את הממון 
הוא  עושה  ששמעון  וכל  שמעון,  לידי  שחייב 
ומן הסתם  לו  שמשאיר אצלו את הממון השייך 

שלא יצליח להוציאו מראובן בשום דרך אחרת.

שדן  ה(  סי’  חו”מ  )ח”ג  פעלים  ברב  עוד  ויעויין 
אודות אדם אלים שגזל ממון לחבירו, ולאחר זמן 
נזדמן ממונו של הגזלן לידי הנגזל ואם ישאיר את 
הכסף אצלו, לא ירגיש בכך הגזלן כלל. ובא הנגזל 
לפני ה’בן איש חי’ ושאל, האם מותר לו לעכב את 

הממון בעד מה שגזל ממנו חבירו?

השיב הבן איש חי: אם הגזלן גברא אלמא )אדם 
או  בגלוי,  מפיו  בלעו  להוציא  אפשר  שאי  אלים(, 

דין  לעשות  לנגזל  סיבה אחרת שאי אפשר  שיש 
המעות  את  בסתר  להציל  יוכל   - בגלוי  לעצמו 
ונראה  יעו”ש.  לידיו,  כעת  והגיעו  ממנו  שנגזלו 

שכך גם ניתן להורות בנידון שאלתנו.

הכסף  את  להשאיר  רשאי  שמעון  לסיכום: 
שהגיע לידיו מראובן.



הַמּוֹצִיא אֶתְכֶם מִתַּחַת סִבְלוֹת מִצְרָיִם )ו, ז(.
אומרים  אנו  שבת  ליל  של  הקידוש  בסדר 
מצרים',  ליציאת  זכר  קדש  למקראי  'תחילה 
מראפשיץ  נפתלי  רבי  כך  על  אמר  נחמד  פירוש 
כשמתחיל  הנה  )בא(:  קודש  זרע  בספרו  זלה"ה 
מתבונן  פעמים  הקדושה  בשערי  ליכנס  האדם 
עוונות  חטאים  הוא  מלא  כיצד  בעצמו  הוא 
ופשעים, ועל כן מרגיש שאינו ראוי לבוא בשער 
המלך ואף נוטה לחשוב שבודאי לא יעלה הדבר 
בידו, אך עכ"ז אל לאדם לייאש עצמו אלא יזכור 
בני ישראל  היו  כיצד  ויתבונן  יציאת מצרים  את 
ואע"פ  טומאה  שערי  במ"ט  במצרים  משוקעים 
והכניסם  והוציאם  בחסדו  הקב"ה  גאלם  כן 
בשערי קדושה ונתן להם את התורה, ובודאי גם 
בכל דור ודור הבא ליטהר מסייעים אותו ובדרך 

שירצה לילך יוליכו אותו מן השמים.
ה"ה(:  פ"י  פסחים  ירושלמי  )ראה  חז"ל  אמרו  וכבר 

ופירשו  גמור',  לו  אומרים  במצוה  'המתחיל 
פ'  שלמה  תפארת  וראה  ואתחנן,  פ'  משה  פני  )אור  בספה"ק 
שבאם  מעלה,  כלפי  מכוון  לו'  ש'אומרים  ויחי( 

אל  להתקרב  ליבו  ונושא  במצוה  אדם  מתחיל 
ומסייעים  'גמור'  לו  אומרים  משמים  השי"ת, 
שלמעלה  במה  אף  המלאכה  את  להשלים  בידו 

מכוחותיו ואף שאינו ראוי ואינו כדאי. 
ובאוה"ח הק' )בראשית מט ג( כתב שכידוע באדם יש 
ב' כוחות לטוב ולמוטב, וכשאדם מקיים מצוה או 
פועל מעשה טוב הוא מגביר ומוסיף כוח בנפשו 
להמשיך בדרכו הטובה, וכן להיפך ח"ו בבחינת 
מותרות  אפי'  אלא  ממש  רע  דוקא  ולא  הרע, 
בנפשו.  הרע  כח  מולידות  האדם  בהם  שנוהג 
אם  עבודתו  בראשית  באדם  תלוי  שהכל  נמצא 
שאז  והקדושה  התורה  לצד  לטובה  ליבו  מטה 
ישלימו בעדו מן השמים ותהיה נשמתו נמשכת 

מאליה אל מקור האמת והטוב.

של  הנודע  פירושו  את  לזה  להסמיך  ונראה 
הבעש"ט על הפסוק 'ה' צלך' )תהלים קכו ה(, שהשי"ת 
הוא כמו הצל של האדם שנע לפי תנועותיו, וכן 
אדם  נוהג  שבה  שבמדה  השי"ת  בעבודת  הוא 
נבין  ובזה  השי"ת.  עמו  נוהג  כן  התחתון  בעולם 
שבשעה שמתאמץ אדם להטות ליבו אל הטוב 
ידו  יטה  השי"ת  אף  בודאי  כן  בתשובה  ולחזור 

לקבלו בתשובה ולפתוח לו שערי טהרה.
בזוה"ק  כבר  מבואר  שורשו  זה  ענין  ובאמת 
)ח"ג צב.(: 'בעובדא דלתתא אתער עובדא דלעילא, 

הכי  יאות  כדקא  לתתא  עובדא  עביד  נש  בר  אי 
נש  בר  עביד  לעילא,  יאות  כדקא  חילא  אתער 
חסד בעלמא אתער חסד לעילא'. ובאור הדברים 
שבמעשים התחתונים מתעורר כעין זה למעלה, 
כח  מוסיף  הוא  כראוי  נוהג  שאדם  ובשעה 
ותעצומות כלפי מעלה המסייעים בידו להשלים 

חלקו, להתקרב ולבוא בהיכל ה' ביתר שאת.

אל לאדם לייאש עצמו - אלא יתחזק ויזכור את יציאת מצרים

מילתא דפליאה

עזר נפלא עומד לו לאדם לדעת האם נכונה דרכו אם לאו, וביותר 
מתלבט בבואו לקיים מצוה שיש בה צד הנאת הגוף, כי גשמיות הגוף 
מסמאת את עיניו וגורמת לו לומר על פסול שהוא כשר, וכל כוונת 
מצוה.  של  בחיצוניות  מלבישו  שהוא  אלא  עצמו  להנאת  היא  הגוף 
זוהי אפוא עצתו אמונה, יבחין ויתבונן, אם המעשה שהוא מסתפק 
בו אינו גורם לו שום הנאה גשמית אזי קרוב לומר שאכן מעשה זה 
נותן עצה בשם  הבעל שם טוב ע"ה  דרך שהיה  על  הוא.  ונכון  רצוי 
לו  לצמוח  שעלול  עצמית  הנאה  צד  כל  מנפשו  לסלק  ז"ל,  הרמב"ן 
בידו  יסייעו  השמים  ומן  האמת,  אל  לבוא  יזכה  ואז  מעשה,  מאותו 

להודיעו האם כשר ונכון הוא אם לאו. 
עוד יוסיף לבדוק עצמו אם יתרבה כבוד שמים בזכות מעשיו ובזה 
ידע כי רצויים מעשיו למעלה, וכמו שאומר הכתוב )ויקרא ט ו( 'זה הדבר 
אשר ציווה ה' תעשו וירא אליכם כבוד ה'', אם במעשיכם יתרבה כבוד 

ה' ויירא עליכם, בזה תדעו כי זהו הדבר אשר ציווה ה' לעשותו.

הקושי והמאמץ - סימן שמעשיו רצויים
סימן נוסף לדעת אם המעשה הוא מיצר הטוב או חלילה להיפך, 
כי מתאמצת היא ללכת  'ותרא  יח(  א  )רות  הגר"א ע"ה על הפסוק  כתב 

בזריזות  הולך  שהוא  אדם  רואה  שאם  אליה',  לדבר  ותחדל  איתה 
לקיים המעשה ואין לו כל קושי בדבר, הרי מסתמא הוא מצד היצר 
לחטא,  האדם  את  וממריץ  דוחף  הרע  היצר  עבירה  בדבר  כי  הרע, 
עד שאיבריו כמעט ונעים מעצמם בלי מניעה ועיכוב, וכל זה לרוב 
התגברות היצר להחטיא האדם כמעט בעל כרחו. אבל אם קשה לו 
ללכת לקיים המעשה כפי הנראה הוא מעשה טוב, וכן כאשר נעמי 
ראתה שרות מתקשה ומתאמצת ללכת עמה, הבינה שהוא דבר טוב, 

לכך חדלה מלמנוע ממנה ללכת עמה. 
שכן יצר הטוב עיקר תפקידו אינו אלא לעורר האדם לדבר טוב, 
אבל אינו מפעיל את האדם ואינו נוטל ממנו את העבודה המוטלת 
עליו להתגבר ולהתחזק בעבודת ה'. כן מצינו אצל ריש לקיש שהיה 
מתחילתו שודד וליסטים ואז היה גיבור מופלג, אך כיון שקיבל עליו 
תורה מיד נחלשו כוחותיו )ב"מ פד.(. והטעם הוא, כי המקבל עליו עול 
תורה אין לו כל כך סיוע מן היצר הטוב אלא צריך להתאמץ בעצמו, 
שנצרך  לגביו  מסופק  שהוא  מסוים  מעשה  על  כשרואה  ולפיכך 
לו  בא  הדבר  ואם  הוא,  טוב  שדבר  סימן  זה  הרי  בשבילו  להתאמץ 
בקלות יותר מדי הרי זה סימן שהיצר הרע מסייע בידו ושומר נפשו 

ירחק ממנו.

עצה נפלאה לדעת אם דרכו נכונה



ברזא דאח"ד

וַיְדַבֵּר ה’ אֶל משֶֹׁה וְאֶל אַהֲרֹן וַיְצַוֵּם אֶל בְּנֵי 
יִשְׂרָאֵל וְאֶל פַּרְעֹה מֶלֶךְ מִצְרָיִם לְהוֹצִיא אֶת 
זה  בפסוק  יג(.  )ו  מִצְרָיִם  מֵאֶרֶץ  יִשְׂרָאֵל  בְּנֵי 
ישנם שני ציווים למשה ואהרן, ‘ויצום אל 
מלך  פרעה  ‘ואל  עוד  ונוסף  ישראל’  בני 
מצרים’, ובעוד שהציווי לבני ישראל היה 
כדברי רש”י: ‘ויצום אל בני ישראל’, ציוום 
עליהם להנהיגם בנחת ולסבול אותם. אך 
כן  על  מצרים.  מלך  לפרעה  הציווי  מהו 
בא רש”י הקדוש ומפרש רש”י ‘ואל פרעה 
מלך מצרים’, ציוום עליו לחלוק לו כבוד 
בדבריהם. ודבר של תמיהה הוא מה נחוץ 
לצוותם לחלוק כבוד לאדם בליעל ורשע 
הרג  ישראל,  בני  את  ושיעבד  שעינה 
בהם ובילדיהם ללא רחמים, הלזה נאמר 

לחלוק לו כבוד.

שלושת הפעמים שנזכר 
‘ויחשבה’ קשורים זה בזה

נקדים ונאמר, שהנה, על הפסוק )בראשית 
לו צדקה’ כתב  ויחשבה  ‘והאמין בה’  ו(  טו 

זה  מלבד  במסורה  שיש  הטורים  בעל 
עוד שני מקומות שנאמר בהם ‘ויחשבה’, 
בתמר  הנאמר  לזונה’  ‘ויחשבה  האחד 
לשיכורה’  עלי  ‘ויחשבה  והשני  טו(,  לח  )שם 

כאן  יש  ורמז  יג(.  א  א’  )שמואל  בחנה  הנאמר 
קיח:(  )שבת  יוסי  רבי  שאמר  מה  דרך  על 
בו’,  ואין  בו  שחושדין  מי  עם  חלקי  ‘יהא 
שהרי גם בתמר וגם בחנה שתיהן נחשדו 
בדבר שלא היה בהם ונחשב להן לצדקה 
כמאמר הכתוב במקום השלישי ‘ויחשבה 
לו צדקה’. וכלשון בעל הטורים בשם אביו 
הרא”ש ע”ה: שהרי תמר בשביל שחשדה 
וזרח  פרץ  ממנה  ויצאו  זכתה  יהודה 
שיצאו מהם מלכים ונביאים )מגילה י:(. וחנה 
ממנה  ויצא  זכתה  עלי  שחשדה  בשביל 
שנחשדו  בשביל  וזהו  לא:(.  )ברכות  שמואל 
לזונה ולשכורה נחשב להן לצדקה, עכ”ל. 

בזכות הביזיונות שספגו זכו 
לזרע קודש מלכים ונביאים

מעלת  גדלה  מה  להבין  לנו  יש  מכאן 
הנחשד בדבר שאין בו עד כדי כך שנחשב 
עצום  צדקה  מעשה  ועשו  כאילו  להם 
דבר  אך  לטובה.  להם  מחשיב  שהקב”ה 
כמו  מתבזה  שכשאדם  כאן,  רואים  נוסף 
והתבזו  שנחשדו  הללו  המקרים  בשני 
זוכה ע”י כך לצאצאים קדושים  ושתיהן, 
כתמר  ישראל,  את  ויושיעו  שיאירו 
שחשדה יהודה זכתה ויצאו ממנה מלכים 

ונביאים, וכחנה שחשדה עלי זכתה ויצאה 
ממנה שמואל ששקול כמשה ואהרן )שם(.

אפילו פרעה הרשע היה זוכה 
לכפרה אם היה מתבזה ק”ו לבני 

ישראל
שביארו  וכפי  דידן  לפסוק  נשוב  בזה 
שאמר  מה  כי  ע”ה  סופר  החתם  מרן 
וציוום עליו לחלוק  ואהרן  הקב”ה למשה 
שחלילה  בשביל  היה  בדבריהם  כבוד  לו 
יהיו  שלא  עד  לו  יתכפר  וכך  יתבזה  לא 
יתמהו  זה  ועל  בדין.  המכות  עשרת 
רשע  שאדם  כזאת,  היתכן  ויזעקו,  הכל 
בו  גם  האם  רחמים,  ללא  רוצח  כפרעה, 
הוא  אולם  עליו.  יכפרו  שביזיונות  נאמר 
מכאן,  שלמדנו  והפלאי  העצום  הדבר 
בכל  ורשע  מושחת  האדם  ויהיה  שיתכן 
ביזיונות  יבואו  זה  כל  ועם  רשעות,  מיני 
כח  עצום  מה  נסיק  מכאן  עליו.  ויכפרו 
שאין  ובוודאי  עוונות,  לכפרת  הביזיונות 
כזה  לרשע  ואם  כפרעה,  רשעים  ביננו 
היו מתכפרים הבזיונות, כל יהודי ויהודי 
על אחת כמה וכמה שבעת שפוגעים בו 
רצון  עת  לך  שאין  הרי  אותו  ומשפילים 

מאותה השעה לכפר ולמרק עוונותיו.

המתקת הדינים בכח החרפה
העוונות  לכפרת  שזוכה  בלבד  זו  ולא 
עוד יכול בכח ההשפלה שעובר להמתיק 
שיתהפכו  עליו  התלויים  הדינים  כל 
אמנו  ברחל  הכתוב  וכמאמר  לרחמים, 
)בראשית  הצדיק  יוסף  את  שילדה  בעת 
חרפתי’  את  אלקים  אסף  ‘ותאמר  כג(  ל 

רחל  )שם( שאמרה  וביאר בבאר מים חיים 
ונאספים  מסתלקים  ‘חרפתי’  ע”י  כי 
הדינים הנרמזות בשם ‘אלקים’, כי יסורין 
ואין  ה.(  )ברכות  אדם  של  עוונותיו  ממרקים 
לך יסורין גדולים מהבושה והביזוי כשמגיע 
על  יד(  לא  )משלי  במדרש  אמרו  וכן  לאדם. 
הפסוק )שם( ‘הייתה כאניות סוחר’ זו רחל 
אמנו, שהייתה מתביישת על הבנים בכל 
שהוא  בן,  ממנה  ויצא  זכתה  לפיכך  יום, 
טוב  כל  מלאה  שהיא  לספינה,  דומה 
העולם  כל  נתקיים  יוסף  כך  שבעולם, 

בזכותו, וכלכל את העולם בשני רעבון.

הבושה מבטלת גזירות קשות 
מעל האדם

המסופר  פי  על  ביותר  יתבארו  דבריו 
מפרימשלאן  מנדל  מנחם  רבי  הרה”ק  על 

הודיה,  לסעודת  לאוהביו  שקרא  ע”ה 
וסיפר להם כי מקובל הוא שאם נגזר על 
הקב”ה  לו  שולח  מכאוב  או  חולי  האדם 
הוא  יוצא  וכך  וישפילנו  בו  שיפגע  אדם 
ידי חובת החולי או הכאב. אם כן, המשיך 
לבזיונות  זכיתי  היום  ואמר,  הרה”ק 
גדולים דבר המוכיח שעמדה כנגדי גזירה 
קשה ועצומה ולכן שלח הקב”ה בזיונות 
כן  על  מהחולי,  להצילני  אלו  גדולות 
על  ועדה  בקהל  לו  להודות  אני  מחויב 
כל אדם  חסדו הגדול שגמל עימי, כדרך 
שניצל מחולי שיש לו להודות ולשבח על 
תתעב  אוכל  ‘כל  יח-כב(  )קז  כנאמר  הצלתו 
וגו’.  ויזעקו  מות.  ויגיעו עד שערי  נפשם 
חסדו  לה’  יודו  וגו’.  וירפאם  דברו  ישלח 
זבחי תודה  ויזבחו  לבני אדם.  ונפלאותיו 
ויספרו מעשיו ברינה’, ויותר מכך, שממני 
בזכות  יבוא אלי  עוד בטרם  נמנע החולי 

הביזיונות.

אין דבר יותר טוב מביזיונות
וזאת יש לו לכל אדם להחדיר לקרבו, 
לידי  תביאני  ‘ואל  אנו  מבקשים  אמנם 
בזיון’, אך לכל אדם ישנם מצבים בהם מאן 
דהו עולב בו ומשפילנו, ואז יש לו להבין 
לפעול  מהשפלה  טוב  יותר  דבר  אין  כי 
בעבורו ובעבור זרעו ישועה מעל הטבע, 
ואף אם נגזרה גזירה חלילה ניצול ממנה 
בזכות  טוב  לרב  וזוכה  הביזיונות,  בכח 
הנעלבין  מן  היה  בהם  הרגעים  אותם 
ואינם  חרפתם  שומעים  עולבים  ואינם 
ה  )שופטים  אומר  הכתוב  שעליהם  משיבים 
‘ואוהביו כצאת השמש בגבורתו’, מה  לא( 

לנו גדול מכך להקראות ‘אוהביו’ של מלך 
מלכי המלכים. 

ולא לחינם אמרו הקדמונים שאם אדם 
וכמה  מהביזיונות  מרוויח  מה  יודע  היה 
ובעולם  הזה  בעולם  עבורו  טובים  הם 
הבא, הרי שהיה רודף אחריהם. וכדבריו 
המופלאים של רבי חיים ויטאל ע”ה בספרו 
ו(: ואם יחרפך איש  )ח”א שער  קדושה  שערי 
על  כי  עולב,  ולא  נעלב  והיה  תעננו,  לא 
זה כתיב ‘ואוהביו כצאת השמש בגבורתו’, 
ולא  והעבר על מידותיך לכל מי שחטא, 
תרגיש צער אפילו בלבבך כי טוב הוא לך, 
לו  מעבירים  מידותיו  על  המעביר  כל  כי 
עוונות  שכן  ומכל  יז.(,  )ר”ה  פשעיו  כל  על 
מוסיף  הקדושים  דבריו  ובסוף  וחטאות. 
ואומר:  הביזיונות  בשגב  כולנה  על  הוא 
ואם עיני שכל לך היה לך לחפש מי שיצערך 

כי חיים אתה מבקש לך.

שכר הביזיונות

הַיָּרֵא אֶת דְּבַר ה’ מֵעַבְדֵי פַּרְעֹה הֵנִיס אֶת 
עֲבָדָיו וְאֶת מִקְנֵהוּ אֶל הַבָּתִּים )ט, כ(.

הוו  מ”ג(:  )פ”א,  באבות  במשנה  שנינו 
שלא  הרב  את  המשמשים  כעבדים 
שמים  מורא  ויהי  פרס  לקבל  מנת  על 
ע”ה  יפות  הפנים  בעל  הפליא  עליכם. 
למצוא מקור למה שמצינו בדברי חז”ל 
שהתפארו בעצמם במידת יראת השמים 
)מיכה ו  שלהם, ואף שבכל המצוות כתיב 
לכל  ‘והצנע לכת עם אלקיך’, שראוי  ח( 
אדם להסתיר מעשה מצותיו, וכן כתיב 
)משלי כז ב( ‘יהללך זר ולא פיך’, מכל מקום 

עצמו,  את  לפאר  מותר  היראה  בענין 
כמו שאמר יוסף הצדיק )בראשית מב יח( ‘את 
התרגום  פירש  וכך  ירא’.  אני  האלקים 
‘כי  יט(  )נ  ויחי  פרשת  בסוף  דבריו  את 
התחת אלקים אני’, ארי דחלא דה’ אנא.

שונה מידת היראה שהיא פעולת 
האדם בלי סיוע מן השמים

מכל  זו  ומצוה  מידה  ששונה  והטעם 
שאר המידות והמצוות, כי קיום שאר כל 
המצוות יתכן רק בסיוע מהשם יתברך, 
כמו שאמרו )שבת קד.( הבא ליטהר מסייעין 
תלוי  שהוא  ביראה  כן  שאין  מה  אותו, 
בכל איש ישראל לבד, כמו שדרשו חז”ל 
‘ועתה  יב(  י  )דברים  )ברכות לג: מגילה כה.( בפסוק 

ישראל מה ה’ אלהיך שואל מעמך כי אם 
מיראת  חוץ  בידי שמים  ליראה’, שהכל 
שמים, שיהא האדם עצמו מכין לבו לכך 
אין להתפאר  כן  על  חוץ(,  ד”ה  כה.  מגילה  )רש”י 

בשאר מצוות כי הוא רק מתפאר בכבוד 
וכמו שפירש  לקיימן,  בידו  קונו שסייע 
‘ולך ה’ חסד כי אתה  יג(  )תהלים סב  בפסוק 
תשלום  כל  כי  כמעשהו’,  לאיש  תשלם 
החסד  מצד  הוא  המצוות  כל  של  שכר 
של הקדוש ברוך הוא שמחשיבם כאילו 
אינם  ובאמת  עצמו,  האדם  מעשי  הם 

אלא בסיוע מן השמים.

הצנעת מצוות ומעשים טובים 
שנעשו בסייעתא דשמיא

והוסיף עוד לפרש מה דכתיב ‘והצנע 
לכת עם אלקיך’, כענין שאמרו בנח ‘את 
סעד  צריך  שהיה  נח’,  התהלך  האלקים 
לתומכו )רש”י בראשית ו ט(, על כן אמר שראוי 
המעשים  דוקא  אמנם  מעשיו,  להצניע 
דהיינו  אלקיך’  עם  ‘לכת  בבחינת  שהם 



מילין יקירין

הודיה,  לסעודת  לאוהביו  שקרא  ע”ה 
וסיפר להם כי מקובל הוא שאם נגזר על 
הקב”ה  לו  שולח  מכאוב  או  חולי  האדם 
הוא  יוצא  וכך  וישפילנו  בו  שיפגע  אדם 
ידי חובת החולי או הכאב. אם כן, המשיך 
לבזיונות  זכיתי  היום  ואמר,  הרה”ק 
גדולים דבר המוכיח שעמדה כנגדי גזירה 
קשה ועצומה ולכן שלח הקב”ה בזיונות 
כן  על  מהחולי,  להצילני  אלו  גדולות 
על  ועדה  בקהל  לו  להודות  אני  מחויב 
כל אדם  חסדו הגדול שגמל עימי, כדרך 
שניצל מחולי שיש לו להודות ולשבח על 
תתעב  אוכל  ‘כל  יח-כב(  )קז  כנאמר  הצלתו 
וגו’.  ויזעקו  מות.  ויגיעו עד שערי  נפשם 
חסדו  לה’  יודו  וגו’.  וירפאם  דברו  ישלח 
זבחי תודה  ויזבחו  לבני אדם.  ונפלאותיו 
ויספרו מעשיו ברינה’, ויותר מכך, שממני 
בזכות  יבוא אלי  עוד בטרם  נמנע החולי 

הביזיונות.

אין דבר יותר טוב מביזיונות
וזאת יש לו לכל אדם להחדיר לקרבו, 
לידי  תביאני  ‘ואל  אנו  מבקשים  אמנם 
בזיון’, אך לכל אדם ישנם מצבים בהם מאן 
דהו עולב בו ומשפילנו, ואז יש לו להבין 
לפעול  מהשפלה  טוב  יותר  דבר  אין  כי 
בעבורו ובעבור זרעו ישועה מעל הטבע, 
ואף אם נגזרה גזירה חלילה ניצול ממנה 
בזכות  טוב  לרב  וזוכה  הביזיונות,  בכח 
הנעלבין  מן  היה  בהם  הרגעים  אותם 
ואינם  חרפתם  שומעים  עולבים  ואינם 
ה  )שופטים  אומר  הכתוב  שעליהם  משיבים 
‘ואוהביו כצאת השמש בגבורתו’, מה  לא( 

לנו גדול מכך להקראות ‘אוהביו’ של מלך 
מלכי המלכים. 

ולא לחינם אמרו הקדמונים שאם אדם 
וכמה  מהביזיונות  מרוויח  מה  יודע  היה 
ובעולם  הזה  בעולם  עבורו  טובים  הם 
הבא, הרי שהיה רודף אחריהם. וכדבריו 
המופלאים של רבי חיים ויטאל ע”ה בספרו 
ו(: ואם יחרפך איש  )ח”א שער  קדושה  שערי 
על  כי  עולב,  ולא  נעלב  והיה  תעננו,  לא 
זה כתיב ‘ואוהביו כצאת השמש בגבורתו’, 
ולא  והעבר על מידותיך לכל מי שחטא, 
תרגיש צער אפילו בלבבך כי טוב הוא לך, 
לו  מעבירים  מידותיו  על  המעביר  כל  כי 
עוונות  שכן  ומכל  יז.(,  )ר”ה  פשעיו  כל  על 
מוסיף  הקדושים  דבריו  ובסוף  וחטאות. 
ואומר:  הביזיונות  בשגב  כולנה  על  הוא 
ואם עיני שכל לך היה לך לחפש מי שיצערך 

כי חיים אתה מבקש לך.

שכר הביזיונות

הַיָּרֵא אֶת דְּבַר ה’ מֵעַבְדֵי פַּרְעֹה הֵנִיס אֶת 
עֲבָדָיו וְאֶת מִקְנֵהוּ אֶל הַבָּתִּים )ט, כ(.

הוו  מ”ג(:  )פ”א,  באבות  במשנה  שנינו 
שלא  הרב  את  המשמשים  כעבדים 
שמים  מורא  ויהי  פרס  לקבל  מנת  על 
ע”ה  יפות  הפנים  בעל  הפליא  עליכם. 
למצוא מקור למה שמצינו בדברי חז”ל 
שהתפארו בעצמם במידת יראת השמים 
)מיכה ו  שלהם, ואף שבכל המצוות כתיב 
לכל  ‘והצנע לכת עם אלקיך’, שראוי  ח( 
אדם להסתיר מעשה מצותיו, וכן כתיב 
)משלי כז ב( ‘יהללך זר ולא פיך’, מכל מקום 

עצמו,  את  לפאר  מותר  היראה  בענין 
כמו שאמר יוסף הצדיק )בראשית מב יח( ‘את 
התרגום  פירש  וכך  ירא’.  אני  האלקים 
‘כי  יט(  )נ  ויחי  פרשת  בסוף  דבריו  את 
התחת אלקים אני’, ארי דחלא דה’ אנא.

שונה מידת היראה שהיא פעולת 
האדם בלי סיוע מן השמים

מכל  זו  ומצוה  מידה  ששונה  והטעם 
שאר המידות והמצוות, כי קיום שאר כל 
המצוות יתכן רק בסיוע מהשם יתברך, 
כמו שאמרו )שבת קד.( הבא ליטהר מסייעין 
תלוי  שהוא  ביראה  כן  שאין  מה  אותו, 
בכל איש ישראל לבד, כמו שדרשו חז”ל 
‘ועתה  יב(  י  )דברים  )ברכות לג: מגילה כה.( בפסוק 

ישראל מה ה’ אלהיך שואל מעמך כי אם 
מיראת  חוץ  בידי שמים  ליראה’, שהכל 
שמים, שיהא האדם עצמו מכין לבו לכך 
אין להתפאר  כן  על  חוץ(,  ד”ה  כה.  מגילה  )רש”י 

בשאר מצוות כי הוא רק מתפאר בכבוד 
וכמו שפירש  לקיימן,  בידו  קונו שסייע 
‘ולך ה’ חסד כי אתה  יג(  )תהלים סב  בפסוק 
תשלום  כל  כי  כמעשהו’,  לאיש  תשלם 
החסד  מצד  הוא  המצוות  כל  של  שכר 
של הקדוש ברוך הוא שמחשיבם כאילו 
אינם  ובאמת  עצמו,  האדם  מעשי  הם 

אלא בסיוע מן השמים.

הצנעת מצוות ומעשים טובים 
שנעשו בסייעתא דשמיא

והוסיף עוד לפרש מה דכתיב ‘והצנע 
לכת עם אלקיך’, כענין שאמרו בנח ‘את 
סעד  צריך  שהיה  נח’,  התהלך  האלקים 
לתומכו )רש”י בראשית ו ט(, על כן אמר שראוי 
המעשים  דוקא  אמנם  מעשיו,  להצניע 
דהיינו  אלקיך’  עם  ‘לכת  בבחינת  שהם 

ביראה  כן  שאין  מה  מלמעלה,  בסיוע 
שהיא פעולת האדם בלי סיוע מלמעלה 
אין צריך להצניע. וזהו נמי כוונת הגמרא 
)ברכות יז.( הוי ערום ביראה, שבכל המצוות 

בני  יראו  שלא  ולהלביש  להעלים  ראוי 
צורך  אין  ביראה  ואילו  מעשיו,  אדם 
להעלים ולהלביש, ואף מותר להתפאר 
לשון  והיינו  יראתו,  במידת  ברבים 

‘ערום’, בלי לבוש.

יראת שמים סימן לאמונה בגדלות 
ה’ ובשכר ועונש

אמנם עיקר הטעם שמותר להתפאר 
ביאר הפנים יפות שם, כי היראה אין בו 
התפארות, אלא המאמין בה’ מי לא יירא, 
ה’  דבר  את  ‘הירא  כ(  ט  )בפרשתנו  כדכתיב 
מעבדי פרעה הניס את עבדיו ואת מקנהו’, 
ואם כן ירא את ה’ אינו אלא מאמין בה’ 
שבידו לשלם לאיש כמפעליו, והמפרסם 
מאמין  שהוא  מפרסם  אלא  אינו  יראתו 
העולמים  כל  בבורא  שלימה  באמונה 
עוד  וביאר  לפרסם.  מותר  ודאי  שזה 
)ד”ה הוא תהלתך(, שהתפארות  בפרשת עקב 
בענין היראה הוא גם כבוד השם יתברך, 
שראוי לירא אותו, הן מצד שכר ועונש 
והן מצד יראה שהוא רב ושליט, והאדם 
כל  יסבב  מראות  עיניו  טח  אשר  הסכל 
הדברים בדרך הטבע, על כן לא יפחד מן 
העונש, וכל שכן מהוד הדר גאונו. וזהו 
יתהלל  ‘בזאת  כג(  ט  )ירמיה  הכתוב  שאמר 
שמכיר  אותי’,  וידוע  השכל  המתהלל, 
כל  מסבב  הוא  יתברך  שהשם  בשכלו 

הסיבות ואין עוד מלבדו.

על יראת שמים מקבלים שכר שלם 
מן השמים ולא מחצית שכר כשאר 

מצוות
את  חומר  כמין  פירש  זה  דרך  ועל 
מאמרם ז”ל במשנתינו ‘אל תהיו כעבדים 
המשמשים את הרב על מנת לקבל פרס, 
הרב  את  המשמשים  כעבדים  הוו  אלא 
מורא  ויהי  פרס,  לקבל  מנת  על  שלא 
הדברים  שבכל  כלומר,  עליכם’,  שמים 
שהאדם עושה אין לו בהם אלא תשלום 

רק  לפועל  שיצאו  כיון  השכר  מחצית 
בעזרת השם יתברך, וזהו ‘פרס’, מלשון 
פרוסה ומחצה, מה שאין כן בזה שיהא 
שלם  דבר  הוא  עליכם,  שמים  מורא 
שנעשה מכח האדם בעצמו ואין בו סיוע 
מלמעלה, ועל זה יקבל שכרו משלם מן 
השמים, שלא על מנת לקבל רק פרוסה 
ומחצה. ואולי אפשר להוסיף על דבריו 
‘יראו  י(  לד  )תהלים  בפסוק  הפירוש  שזהו 
ליראיו’,  מחסור  אין  כי  קדושיו,  ה’  את 
בשכר  חסרון  אין  שמים  שביראת 
מושלם  שכר  מקבלים  כי  שמקבלים, 

כנ”ל. 

דוד המלך ע”ה אמר ‘יראת ה’ 
אלמדכם’ ברבים

שאמר  מה  לבאר  נראה  זה  דרך  על 
דוד המלך ע”ה בתהלים )לד יב( ‘לכו בנים 
אף  שעל  אלמדכם’,  ה’  יראת  לי,  שמעו 
וכמו  גדול,  עניו  ע”ה  המלך  דוד  שהיה 
‘ודוד הוא  )מגילה יא.(  שאמרו עליו בגמרא 
בקטנותו  שהיה  יד(,  יז  א’  )שמואל  הקטן’ 
שבקטנותו  וכשם  סופו,  עד  מתחילתו 
ממנו  שגדול  מי  אצל  עצמו  הקטין 
אצל  עצמו  הקטין  במלכותו  כך  בתורה 
הכי  אפילו  בחכמה,  ממנו  שגדול  מי 
ברבים  לפרסם  מוכן  שהוא  אמר  הוא 
ולהראות לציבור המדרגות שלו בעניני 
בענין  להתפאר  מותר  כי  שמים,  יראת 

היראה, וזהו ‘יראת ה’ אלמדכם’.

‘אשה יראת ה’ היא תתהלל’ לא רק 
על ידי אחרים אלא גם תהלל את 

עצמה
ובזה אפשר ליישב דקדוק המפרשים 
בפרק אשת חיל בפסוק )משלי לא ל( ‘שקר 
היא  ה’  יראת  אשה  היופי,  והבל  החן 
תתהלל’, שלכאורה תיבת ‘היא’ מיותרת. 
כפתור  נכון  על  יבוא  האמור  לפי  אך 
מלבד  שמים  יראת  בענין  שכן  ופרח, 
שכתוב  כמו  אחרים  אותה  שיהללו  מה 
‘קמו בניה ויאשרוה, בעלה  )פסוק כח(  שם 
ויהללה’, מלבד זה גם היא תהלל ותפאר 
את עצמה, וזהו פירושו ‘אשה יראת ה’’ 
היא תהלל את עצמה, וגם תתהלל על ידי 

אחרים.  יצא לאור ע"י מכון אור לישרים 
 © כל הזכויות שמורות

אין להעתיק או לצטט ללא אישור 
מפורש בכתב ממכון אור לישרים

יראת שמים סימן לאמונה בגדלות ה'
ובשכר ועונש



פניני ‡ור החיים

‚ליון ˘בועי במ˘נ˙ מרן ה‡ור החיים ה˜' זיע"‡

ובחר˙ בחיים

אתה מחליט איך ינהגו איתך
ה וַיֹּאמֶר אֵלָיו  ֶ ר אֱלהִֹים אֶל מֹשׁ וַיְדַבֵּ

אֲנִי ה': (ו ב)
ובידו  למשפט,  העומד  אדם  לכם  תארו 

להחליט מה יגזור עליו השופט…
כן, זה קיים.   מובא בספרים הקדושים, שכפי 
איתו משמים.  כך מתנהגים   – שאדם מתנהג 
כל המרחם, מרחמים עליו מן השמים, וכן על 
הצל  כמו  צילך",   - "השם  כביכול  הדרך,  זה 
האדם.    של  ותנועותיו  מעשיו  את  שמשקף 

משתלם להיות טוב.
"למה  רבינו  משה  אמר  שמות  פרשת  בסוף 
של  הגבוהה  דרגתו  לפי  הזה".  לעם  הרעות 
הקב"ה  עליו.  טענה  כאן  הייתה  רבינו,  משה 
טוב ומטיב, ואיך ניתן לומר עליו "למה הרעות 
הכל  השם,  שעושה  מה  כל  הרי  הזה".  לעם 
רבינו  משה  עם  נוהג  הקב"ה  אבל  לטובה.   
הוא  רבינו  משה  כי  ומדוע,  הרחמים,  במידת 
לנהוג  ראוי  איתו  גם  אז  וסבלן,  עניו  רחמן, 

במידת הרחמים.
הדברים מדויקים מאוד בפסוק, אומר האור 
משה  אל  אלוקים  "וידבר  הקדוש.  החיים 
מפורש  הפסוק  הרי  השם".  אני  אליו  ויאמר 
ההדגשה  מה  משה',  אל  אלוקים  'וידבר 

הנוספת ויאמר 'אליו'.
אל  'אלוקים'  וידבר  הפסוק.  כוונת  כך  אלא 
משה ('אלוקים' זו מידת הדין), יש כאן טענה 
על האמירה 'למה הרעות'. ובכל זאת ויאמר 
'אליו - אני השם', אליך, משה רבינו אני נוהג 
הרחמים),  מידת  זו  ('השם'  הרחמים  במידת 
ומדוע, כי משה רבינו עניו מכל האדם, סבלן 
היא  ההנהגה  אליו  לכן  מידותיו,  על  ומעביר 

ברחמים:
'אליו - אני השם'.

התורה מרחיבה דעתו של אדם
רָאֵל וְלאֹ  נֵי יִשְׂ ן אֶל בְּ ה כֵּ ֶ ר מֹשׁ וַיְדַבֵּ

ה מִקֹּצֶר רוּחַ וּמֵעֲבֹדָה  ֶ מְעוּ אֶל מֹשׁ ָ שׁ
ה (ו ט) ָ קָשׁ

כשיש לנו שאלה, אפילו במילי דעלמא, אנחנו 
שואלים ומתייעצים עם תלמידי חכמים.

אדם שלומד תורה, יש לו ישוב-הדעת ורוחב 
לב להבין כל דבר. ההיפך ממה שנקרא 'קוצר 

רוח'.
לבשר  ישראל,  בני  אל  רבינו  משה  כשבא 

התורה  אומרת  הגאולה,  בשורת  את  להם 
לא  הם  למה  ומדוע,  משה",  אל  שמעו  "ולא 
סיבות.  שתי  התורה  אומרת  אליו,  שמעו 
מקוצר רוח. ומעבודה קשה.   "עבודה קשה" 
ישראל  בני  את  העבידו  המצרים  ברור,  זה 

בפרך. אבל מה זה "מקוצר רוח".
מלבד  במצרים,  הקדוש,  החיים  האור  אומר 
ה"עבודה הקשה" שהייתה על בני ישראל, הם 
במצב  היו  ולכן  התורה,  את  קיבלו  לא  עדיין 
ה'רוח'.  את  להם  חסר  היה  רוח".  "קוצר  של 

הדיבורים של התורה.
כי התורה – מרחבת לבו של אדם! 

זריזין מקדימין למצוות
ה ה'  ר צִוָּ ֶ אֲשׁ ה וְאַהֲרֹן כַּ ֶ עַשׂ מֹשׁ וַיַּ

ן עָשׂוּ (ז ו) אֹתָם כֵּ
צדיקים',  'אורחות  בעל  אומר  כך  'הזריזות', 

היא תכשיט לכל המידות הטובות.
מעלה יתירה יש לקיום המצוות מתוך זריזות 
הכבדות  על  להתגבר  להתעצל.  ומבלי 
המצוות.   אל  בזריזות  ולהשתוקק  הטבעית, 
אביך  רצון  לעשות  כצבי  ורץ  כנשר  קל 

שבשמים.
וכמו שדוד המלך אומר בפרק קי"ט בתהילים: 

'חשתי ולא התמהמתי – לשמור מצוותיך'.
החיים  האור  אומר  בפסוק,  הכפילות  זו 
ציווה  כאשר   - ואהרן  משה  'ויעש  הקדוש, 
המוטל  את  שעשו  רק  לא  עשו'.  כן  ה'  אותם 
מייד  אלא  ואהרן',  משה  'ויעש   - עליהם 
ומבלי  בזריזות  זאת  לעשות  מיהרו  שנצטוו 

להתמהמה.
'כן  ומייד  תיכף  השם',  אותם  ציוה  'כאשר 

עשו'!

וכל מעשיך יהיו לשם שמים
ה ה'  ר צִוָּ ֶ אֲשׁ ה וְאַהֲרֹן כַּ ֶ עַשׂ מֹשׁ וַיַּ

ן עָשׂוּ (ז ו) אֹתָם כֵּ
ליל הסדר בזמן שבית המקדש קיים, יושבים 

חבורת ליל הסדר ואוכלים קרבן פסח.
על אחד מהמסובים קוראים אנו את הפסוק 
את  קוראים  השני  ועל  בם'  ילכו  'צדיקים 

הסיפא של הפסוק 'פושעים יכשלו בם'.
שניהם אוכלים מאותו קרבן פסח ממש. איך 

יכול להיות?
באכילה.  הכוונה  מה  תלוי  הגמרא,  אומרת 

המ˘ך בעמו„ ‚' ◄

המ˘ך ב˘בוע הב‡

ב‡ור החיים
˙ול„ו˙ רבנו ה˜'

פר˜ ˘ני: מ˘פח˙ ן' עטר
רבי חיים הז˜ן ו‡חיו רבי ˘ם טוב הנ‚י„

חיים  רבי  הקדוש  הגאון  של  שמשו  זרחה  סאלי  שבעיר  ישראל  גדולי  בין 
בן עטר זי"ע. רם ונישא היה רבי חיים. מופלג בתורתו וביראתו, בקדושתו 
ובפרישותו היה ואף מהנהגת הציבור לא משך את ידיו, על אף שלא נשא 
בשום תפקיד רשמי. "צדיק איש חיל רב פעלים מקבציאל ואיתיאל, הזקן 
זה קנה חכמה ונעלמה מעיני כל חי, הרב המובהק המופלג הגאון נושא הון 
התורה והמצות שמו הטוב מפורסם בכל מחנות העברים שר וגדול בישראל 
ב'  ושמש  מים  יצק  אשר  זצוקלה"ה  חיים  כמוהה"ר  וגבירינו  אדוננו  כבוד 
דיין  חייא  וכמוה"הר  זצוקלה"ה  אשכנזי  אלישע  כמוהר"ר  עולם  גאוני 
זצוקלה"ה תקיפי דארעא דישראל תוב"בא", כתבו עליו רבני סאלי. "ומרוב 
חסידותו כמעט אני אומר שלא עבר עליו חצי לילה בשינה אפילו לילי תמוז 
מלקונן ולספוד כאשה אלמנה על חורבן בית אלקינו בבכי גדול ולהשלים 
הלילה בתלמוד עמי אני ע"ה וכיוצא בי מיוצאי חלציו", יכתוב עליו לימים 

נכדו רבינו ה"אור החיים".
של  לעסקים  שותפו  היה  הוא  שמו.  טוב  שם  ורבי  חיים  לרבי  לו  היה  אח 
אחיו רבי חיים ויחדיו עשו חיל בעסקיהם. גדול היה כבודו של רבי שם טוב 
בעיני בני קהילת סאלי והוא אף הוא עסק רבות בענינם ושקד על טובתם, 
עד שעלה ונתעלה למדרגת נגיד הקהילה, "ראש הקהל", שכל צרכי הציבור 

מוטלים על כתפיו ואף בפני מלכים יתייצב.  
היו האחים לבית בן עטר ראשי ומנהיגי הקהילה ברוח ובגשם. אף בית כנסת 
משלהם היה להם, הוא בית הכנסת הי"ג שבסאלי המכונה "צלאת בן עטר".

חלומו ˘ל רבי ˘לום בוז‡‚לו: ˙ורה מפי רבי חיים הז˜ן 
הזוהר  על  מלך"  ה"מקדש  בעל  זי"ע  בוזאגלו  שלום  רבי  הנודע  המקובל 
ימיו של רבי חיים הזקן קיבל ממנו סתרי  יליד מרוקו היה. בסוף  הקדוש, 
תורה. שנים אחרי פטירת רבו זה, חלם חלום מופלא, ובו גילה לו רבי חיים 

דברים מכבשונו של עולם.
קבעתי  יה"ל  לפ"ק,  תק"ו  בשנת  תמוז  לחודש  כ"ב  שבת  מוצאי  "בליל 

משנתי בקונטרס זה וישנתי מתוך הלימוד.
 ואראה בחלומי והנה לנגדי החכם המפורסם בחכמה וחסידות ומופלג 
בזקנה כמוהר"ר חיים ן' עטר זללה"ה, זקינו של ר' חיים בן עטר שנקבר 
בירושלים תוב"ב, וזה הזקן נתבקש בישיבה של מעלה בשנת "וישוב חרון 
א"ף ה' מישראל לפ"ק. ובסוף ימיו למדתי ממנו כמה דברי חכמה, והיה 
מראה לי בחלום ספר שהיה כתוב בו 'ספירת המלכות שיעש לה ארגמ"ן. 

ואמר לי... ואיקץ וכתבתיו למזכרת".

פר˜ ˘לי˘י: בסערו˙ הימים
‡רבעים ˘נו˙ בלבול

שלטוני,  ובוהו  תוהו  של  לארץ  מרוקו  הפכה  ואילך,  ה'ש"צ  משנת  בערך 
שנתן את אותותיו בכל שטחי החיים. עשרות השנים ההם קשות ומרות היו 
לבני מרוקו, וסבלם בהן הרקיע שחקים. ראשיתם של ימי האימה היתה עת 
תפסה את השלטון במרוקו משפחה ברברית משבט האידלאיין. המושלים 
החדשים לא ידעו לבסס שלטון של ממש, ובתסיסה שקמה במרוקו כולה, 
אף בחלק  או  בעירו  איש  איש  בזרוע את השלטון;  ותפסו  רבים  התקוממו 
החלה  אז  או  מושלים.  ארבעה  בין  נחלקה  לדוגמא,  לבדה,  פאס  מעירו. 
תקופת אנדרלמוסיה ואנרכיה בת ארבעים שנה [!] הידועה בשם "ארבעים 
באלו,  אלו  נלחמו המושלים השונים  אותן שנים  כל  הבלבול". משך  שנות 
ורבים  רוחו,  יציב אמיתי לא היה. כל מושל עשה ככל העולה על  ושלטון 
מהם התעללו ביהודים עד אימה. הטילו מסים ללא גבול ומידה ורוששו את 
ישראל במרוקו  קרן  וכך הלכה  והרגו אנשים  כנסת  היהודים, החריבו בתי 

הלוך וירוד עד למאד.
רק אחרי קרוב לארבעים שנה תפס את מוסרות השלטון מולאי ראשיד, בנו 
של מולאי עלי א-שריף, שהיה אחד המושלים המקומיים. עלותו של המלך 
החדש על כס המלוכה במרוקו לוותה אף היא בזעזועים רצופים ובמלחמות 

בלתי פוסקות.
משנכון השלטון בידו, נכונה ליהודים אכזבה נוראה. רשע ואכזר מאין כמוהו 
היה מולאי ראשיד. בראשית ימי מלכותו נטה חסד ליהודים אשר במרוקו, 
אבל לאחר זמן מה שינה טעמו וגילה את פרצופו האמיתי; הוא התאכזר אל 
היהודים וגזר עליהם גזרות נוראיות. במסים שונים ומשונים שהטיל עליהם 
חדשים לבקרים שדד את מיטב כספם וזהבם, בערים מסויימות אף הרס את 

בתי הכנסת וגזר על היהודים איסור להלך כשמנעלים לרגליהם.

בס"ד, גיליון שמ"ו | פרשת וארא | תשפ"ו



ל„ע˙ מ˙י ל‡ 
לה˘˙מ˘ בענוה

וַיֹּאמֶר ה‘ אֶל מֹשֶׁה הַשְׁכֵּם בַּבֹּקֶר וְהִתְיַצֵּב לִפְנֵי 
הָעִבְרִים  אָמַר ה‘ אֱהֵי  אֵלָיו כֹּה  וְאָמַרְתָּ  פַרְעֹה 

שַׁלַּח אֶת עַמִּי וְיַעַבְדֻנִי (ט יג). 
זיע“א,  הקדוש  החיים‘  ה‘אור  רבינו  מסביר 
עליו  כיצד  רבינו,  משה  את  לימד  שהקב“ה 
לגשת ולעמוד מול פרעה. שכן משה רבינו היה 
דרכו תמיד להתנהג בענווה ובשפלות. אמר לו 
הקב“ה: כעת לא! כעת זה לא מתאים! אל תבוא 
וכשליט:  כגדול  אליו  תבוא  אלא  כפוף,  בראש 
תתייצב לפני פרעה ותאמר לו את הציווי החד 
דבר  אכן  היא  ענווה  עמי‘.  את  ’שלח  והברור: 
טוב מאוד, אבל כעת עליך להכיר את מקומך 

ולדעת להיות בראש מורם ובתוקף גדול.


היכולת לעשות או להתנהג בדברים המנוגדים 
לטבענו האנושי היא דבר בסיסי במעגל החיים.

אמא  ילדיו,  את  אוהב  אבא  למשל.  בחינוך 
לומר שקשה  בושה  לא  וזו  ילדיה,  את  אוהבת 
להסוות  צריכים  הם  להבין שלפעמים  להורים 
את אהבתם ולדעת לתפוס ’פיקוד בחינוך‘. הרי 
 ֵׂחוֹש’ כד):  יג  (משלי  אומר  כבר  המלך  שלמה 

שִׁבְטוֹ שׂוֹנֵא בְנוֹ וְאֹהֲבוֹ שִׁחֲרוֹ מוּסָר‘.
יש שהסמיכו לכך במליצה את הפסוק במגילת 
איכה (ד י): ”יְדֵי נָשִׁים רַחֲמָנִיּוֹת בִּשְּׁלוּ יַלְדֵיהֶן“. 
יש הורים שלא מסוגלים להפעיל את הסמכות 
בילדים  יגערו  לא  לעולם  הם  שלהם.  ההורית 

שלהם, לא יוכיחו אותם, תמיד יגוננו עליהם.
שזה  אנשים  שיש  העובדה  את  לזה  נצרף  אם 
הטבע שלהם תמיד: הם רחמנים ומלאי אהבה 
לכל אדם באשר הוא אדם, הרי שבוודאי כשזה 
מגיע לילדים שלהם – הם לא מסוגלים להוכיח 

אותם ולחנך אותם כפי שראוי.
רבינו ה‘אור החיים‘ הקדוש מלמד אותנו כיצד 
הקב“ה מסביר למשה רבינו שעליו לשנות את 
ההרגל הטוב שלו בהזדמנות מסויימת בה נדרש 
ממנו לנהוג להיפך. בטבעו היה משה רבינו עניו 
מאד, לא הלך אף פעם בקומה זקופה אלא עם 
ראש מורכן בענווה ובשפלות. בא הקב“ה ואמר 
וההכנעה  הענווה  מקום מתאימה  בכל  לא  לו: 
בכזאת  להתנהג  עליך  מקום  בכל  לא  הזו, 

שפלות וללכת עם הראש למטה.
אני  ושם  פרעה,  לפני  אותך  שולח  אני  הנה 
תעמוד  פַרְעֹה“,  לִפְנֵי  ”וְהִתְיַצֵּב  אותך:  מצוה 
מולו בקומה זקופה! בראש מורם! תכיר בערך 

עצמך!
ממשיך ומסביר רבינו ה‘אור החיים‘: בתוך ציווי 

זה מוטמן ציווי עמוק יותר:
אכן עליך לעמוד כך, אבל זה לא אומר שבליבך 
גם תהיה סבור כך. בלב תישאר אותו משה כמו 
שהיית! תישאר עניו ושפל! תשאר כנוע לפני 
הקב“ה. אבל לפני פרעה, במה שנראה לעיניים 

שלו - תעמוד זקוף ומרומם.
זהו מסר כפול:

לא  אבל   – טוב  זה  ברך  ושפל  עניו  להיראות 
בכל מקום. לפעמים אדם צריך להפגין עמידה 

איתנה ויציבה. אבל גם אז – אדם צריך לזכור 
בעומק לבו ובפנימיותו כי אכן הוא עניו ושפל 

ברך.
בהרבה  האדם  את  ללוות  שצריך  רעיון  זהו 
מתאים  הוא  כפי שפתחנו  אבל  בחייו,  נקודות 

במיוחד בחינוך:
שפל  תמיד  הוא  אם  גם  לחנך,  תפקידו  האבא 
אבל   – לאנשים  דעה  לחוות  מסוגל  ולא  ברך 
כלפי בניו הוא חייב להראות אחרת. אם צריך 
לחנך – עליו לחנך! אם יש רגע שהאבא צריך 
להעניש – עליו לעטות על עצמו מראה תקיף 

ולדעת להניח את הגבולות!
אבל גם כשהוא מחנך – בעומק ליבו אסור לו 
לשכוח מי הוא באמת. גם אז הוא צריך לזכור 
את מידותיו הטובות ולדעת כי מה שהוא עושה 

זה נטו לחינוך.


וחיכה  יהודי  לו  ישב  שבעיירה  הכנסת  בבית 
ובלי  מקומי,  היה  לא  הוא  שחרית.  לתפילת 
לדעת כלום הוא התיישב לו על מקום של אחד 
העיירה.  כחשובי  עצמם  שהחזיקו  מהאנשים 
בינתיים הוא גם הכין לעצמו כוס קפה, וקצת 

מהמפה התלכלכה. 
רואה שמישהו  והוא  מגיע בעל המקום  לפתע 
יושב לו על המקום, זה עצמו כבר מרגיז אותו 
שהמקום  רואה  והוא  יותר  מתקרב  הוא  קצת, 
גם מלוכלך, זה כבר מרגיז אותו יותר. אבל הוא 
מתאפק. הוא מרמז לאורח שהמקום הוא שלו, 
לא  הוא  כאילו  עצמו  את  עושה  האורח  אבל 

מבין. נו, מה הוא יעשה. הוא נעמד בצד. 
בעיני  חן  מצא  האורח  מה,  משום  להפתעתו, 
השמש של הבית כנסת והוא גם נתן לו עלייה 
מכעס:  האדים  ממש  כבר  הוא  כאן  לתורה. 
את  נותנים  העלייה,  את  יקבל  שהוא  במקום 
העלייה לאורח שהשתלט לו על המקום. אחרי 
ממנו  ומבקש  אליו  פונה  אורח  אותו  התפילה 
צדקה. הוא, כבר חסר סבלנות, מסמן לו שאין 
לו, אבל האורח לא מתבלבל ומראה לו שהארנק 

מציץ לו מהכיס... 
כאן הוא כבר לא יכול היה להתאפק והוא הוציא 
עליו את כל העצבים. הוא פתח עליו את הפה 
בצעקות ולא נחה דעתו עד שהוא טרח לערב 
שהיות  לו  והודיע  המסכן  השמש  את  גם  כאן 
שהוא העז שלא לתת לו עלייה אלא כיבד את 
אורח החצוף הזה, שפגע בו ובכבוד המשפחה 
אישית  שהוא  הרי  שלו,  התורה  ובכבוד  שלו 

ידאג לזה שיפטרו את השמש מתפקידו.
כמה ימים לפני כן, היה היהודי המקומי מעורב 
דחוף  ענין  איזה  היה  בעיירה  אחר:  בסיפור 
העסקנים  ידעו  השבת.  בקדושת  פירצה  של 
הוא  בענין.  לטפל  אפשרות  יש  הזה  שליהודי 
מכיר את המעורבים בפרשה, והוא יכול בכמה 
מילים לסדר הכל על מקומו. אבל כשבאו אליו 
ואמר  גדולה  בענווה  התעטף  הוא  העסקנים, 
להגיד  יכול  שאני  אנכי  ומה  אנכי  מי  להם: 
ביותר,  פשוט  איש  אני  הרי  משהו,  למישהו 
להגיד  לא בשבילי  זה ממש  ואפר ממש.  עפר 
או להתערב, אתם צריכים לפנות לרב או לאחד 

מהכלי קודש בעיירה, לא לאנשים פשוטים.

היה אומר רבינו ה‘חפץ חיים‘ זצ“ל: זו הכוונה 
(סא.):  ברכות  במסכת  אומרת  שהגמרא  במה 
היצר  הלב‘.  מפתחי  שני  בין  יושב  הרע  ’יצר 
הרע לא מחזיק בקו אחיד וברור. לפעמים הוא 
עושה את האדם לעניו גדול ולשפל ברך: מי אני 
ומה אני. ולפעמים הוא עושה את האדם לבעל 
גאווה: אני ורק אני, ומי יעז לפגוע בכבודי. פעם 
ופעם  הלב  של  הזה  מהפתח  נכנס  הרע  היצר 

מהפתח האחר של הלב.
אבל האמת היא שאדם צריך לקחת את הפיצול 
מישהו  אם  להיפך:  בדיוק  בו  ולהשתמש  הזה 
ולומר: מי  – עליו להתנהג בענווה  מבזה אותו 
מבקשים  ואם  מזה.  להיפגע  כדי  אני  ומה  אני 
ממנו לעזור ולסייע ליהדות: דווקא אז ראוי לו 

שיכיר בערך עצמו ’ויגבה ליבו בדרכי ה‘‘.

על המ˙פלל לפר˘ 
˙פיל˙ו

אֲשֶׁר  הַצְפַרְדְּעִים  דְּבַר  עַל  ה‘  אֶל  מֹשֶׁה  וַיִּצְעַק 
שָׂם לְפַרְעֹה (ח ח).

יהודי  על  מסופר  אסתר  מגילת  על  במדרש 
נעמד  בדרך.  והתעייף  לירושלים  שעלה 

והתפלל להשם שיזמין לו חמור...
נכבד  מראה  בעל  וגוי  ארוכה  שעה  חלפה  לא 
עצר לידו, וכפה עליו לשאת על גבו את העייר, 
חמור קטן, שהמליטה אתונו. למרבה האירוניה 
אלא  חמור...  לו  והזדמן  תפילתו  בו  התקיימה 
אלא  עליו  לרכוב  שניתן  חמור  זה  היה  שלא 

חמור שהוטל עליו להרכיב אותו על כתפו.
ומכאן - שאחד מתנאי התפילה היא, לפרש את 

תפילתו.
אומר רבינו ה‘אור החיים הקדוש‘ זיע“א, שענין 
רבינו  משה  השבוע.  בפרשת  מדויק  ממש  זה 
יוצא להתפלל על דבר הצפרדעים. ברור מאוד 
יוצא, אבל משה רבינו אינו מסתפק  למה הוא 

בזה אלא מפרש ומבאר היטב את בקשתו:
’ויצעק משה אל השם על דבר הצפרדעים אשר 
שבקשתו  בתפילתו  פירש  הוא  לפרעה‘,  שם 
היא על סילוק מכת הצפרדעים - מכאן שצריך 

לפרש תפילתו.
זו.  נקודה  רבינו  מדגיש  ואתחנן  בפרשת  גם 
בָּעֵת  ה‘  אֶל  ’וָאֶתְחַנַּן  כג):  ג  (דברים  נאמר  שם 
הַהִוא לֵאמֹר‘, ופירש רבינו שבפסוק זה העוסק 
בתפילת משה רבינו ע“ה, נרמזו ארבעה תנאים 

הנצרכים לקבלת התפילה: 
כפי  הפתח,  על  הדופק  כעני  שיתפלל   - א‘ 
זה  רש‘.  ידבר  ’תחנונים  כג)  יח  (משלי  שנאמר 

נרמז ב‘ואתחנן‘ - לשון תחנונים. 
ב‘ - שיבקש ממקור הרחמים. זה נרמז במילים 
’אל ה‘‘, שביקש ממקור הרחמים, כי שם הוי“ה 

הוא שם של מידת הרחמים.
יד)  סט  (תהלים  שנאמר  כפי  התפילה,  זמן   - ג‘ 
במילים  כנרמז  רצון‘.  עת  ה‘  לך  ’ואני תפילתי 
שהיא  הידועה  בעת  דהיינו  ההיא‘,  ’בעת 
מסוגלת לקבלת התפילה, שהיא עת רצון, וקרא 
לו משה ’עת ידוע‘ כי מי יודע אימתי הוא עת 

הרצון כמשה.

ספיר ויהלום
פניני מוסר ויר‡˙ ˘מים בפר˘ה

◄ ◄ ◄



פניני ‡ור החיים
◄ המ˘ך מעמו„  ‡'

תהא  ולא  מפורשת,  תפילתו  שתהיה   - ד‘ 
במילה  נרמז  שזה  הגון.  בלתי  פירוש  סובלת 
’לאמר‘, שמשה פירש בתפילתו את אמריו כפי 

המצטרך, שלא יסבלו דבריו דבר בלתי הגון.
נר  פרק  תמיד  (מסכת  זיע“א  הקדוש  השל“ה 
אבינו  יעקב  בקשת  על  מביא  פט)  אות  מצוה, 
לב  (בראשית  עֵשָׂו‘  מִיַּד  אָחִי  מִיַּד  נָא  ’הַצִּילֵנִי 
קסט.):  (ח“א  הקדוש  הזוהר  דברי  את  יא), 
’מכאן, מאן דצלי צלותיה, דבעי לפרשא מלוי 
’הרי כשמבקש  ומסיים השל“ה:  יאות‘.  כדקא 
האדם מהשם יתברך איזה ענין, יסדר בקשתו 
באורים  שמצינו  וכדמות  מבוררים.  בדברים 
ותומים, כשהיו שואלים בדברים סתומים, באה 
התשובה סתומה, כמו שאמרו בפילגש בגבעה.

וכתב עוד (פרשת וישלח) על דברי הזוהר הנ“ל: 
’ולא יחשוב הלא הקדוש ברוך הוא בוחן לבות 
לפרוש.  צריך  אלא  כוונתו,  מבין  יתברך  והוא 
התפילה  של  התיבות  כי  לי,  נראה  והטעם 
למעלה  עולות  קדושות  מאותיות  המתהוות 

ובוקעות הרקיעים‘.

ה˙ר הרˆועה
רבי יחזקאל מאיר מועלם רחמים זצ“ל  הגאון 
ד“ה  (ויצא  אל‘  אמרי  ’לקוטי  בספרו  מבגדאד, 

וירד), מביא מעשה בשם ספר ’מעשה חייא‘. 

איש אחד היה הולך בדרך ונשא שק של קמח 
על כתפו, פי השק היה קשור וסגור היטב, כך 
כדי  תוך  החוצה.  נפל  לא  קמח  קמצוץ  שאף 
הילוכו הגיע האיש למקום שהייתה שם ביצה 
טובענית - מקום רפש וטיט, הוא נאלץ להיכנס 
אל תוך הביצה כדי להגיע למחוז חפצו. הוא 
פסע בזהירות פסיעה אחר פסיעה, אלא שאז 
בבוץ  שוקעות  רגליו  כי  להרגיש  לפתע  החל 
כי  הסמיך. ככל שניסה לחלץ את עצמו, חש 
הוא רק הולך ושוקע יותר ויותר. בטרם איבד 
השמימה  עיניו  נשא  עשתונותיו  את  האיש 
במילים  לבו  מעומק  נרגשת  בתפילה  ופתח 
תתיר  עולם,  של  ’רבונו  אמר:  וכך  ספורות, 

צרורה‘.
פירות,  עשתה  תפילתו  פלא,  זה  ראה  והנה 
וכל  לפתע,  נפתח  השק  שבפי  הקשר  צרור 

הקמח נשפך לתוך הטיט. 
מבלי להיכנס לפרטי המעשה מה עלה בגורלו 
של האיש, מסיק רבי יחזקאל וכותב שהמסר 
לאותו  לו  היה  שראוי  הוא,  מהסיפור  הנלמד 
אדם לפרש שיחתו, לבקש באופן ברור להינצל 
צרורה‘.  ’תתיר  בסתם  לומר  ולא  היון  מטיט 
והגם שכוונתו הייתה שיחלץ אותו ה‘ מהביצה 
יטבע  שלא  ויעזרנו  בה,  ותפוס  צרור  שהוא 
זה, מאחר שלא פירש תפילתו  בטיט. עם כל 
והותר לו  כראוי, נענתה תפילתו באופן אחר, 

צרור הקשר שעל פי השק. 
ומסיים: על כן ידע האדם שצריך לפרש שיחתו 
בהלעטת  יתפלל  ולא  השי“ת,  לפני  ותפלתו 

האותיות.

ול‚לו‚ו עלי ‡הבה
והנה בעסקנו בענין זה, ראוי לתת את הדעת 
ולהעמיק בענין. שלכאורה קשה, הרי הקב“ה 
האמיתית  כוונתו  ומהי  לאדם  חסר  מה  יודע 
בתפילתו, ואם כן מדוע נענית תפילתו בצורה 
את  הקב“ה  מעניש  וכי  שהתכוון,  ממה  שונה 

האדם על שלא פירש את דבריו יפה. 
(שיר  במדרש  מצינו  הלוא  להבין,  יש  עוד 
השירים רבה ב א) על הפסוק (שיה“ש ב ד) ’ודגלו 
עלי אהבה‘: אמר רבי אחא, עם הארץ שקורא 
ל‘אהבה‘ - איבה, כגון ’ואהבת‘ – ’ואיבת‘, אמר 
הקב“ה ’ודלוגו עלי אהבה‘. אמר רבי יששכר, 
אַהֲרַן,  לְאַהֲרֹן -  מַשַׁה,  לְמֹשֶׁה -  תינוק שקורא 
קורא  הוא  בחול“ם  [-למשה  עֶפְרַן   - לְעֶפְרוֹן 
’עפרן‘  ’אהרן‘  וכן  ככתיבתו,  בפת“ח  משה 
מנוקדים  היו  לא  ספריהם  כי  פתוחה,  ברי“ש 
עלי  ’ולגלוגו  הקב“ה  אמר  כהונה)],  (מתנות 

אהבה‘. עד כאן.
וידוע מה שהיה רבינו אור שבעת הימים ה‘בעל 
זה,  נותן משלו בענין  זיע“א  שם טוב‘ הקדוש 
אוהבו  שאביו  בדבורו,  מאד  המגמגם  לתינוק 
ואין מדקדק אחר דבורו. וכמו שהביא תלמידו 
המגיד ממעזריטש זיע“א בשמו (ליקוטים יקרים 
דף א): אדם שהוא קורא בתורה, ורואה האורות 
של האותיות שבתורה, אף על פי שאינו מבין 
באהבה  קורא  שהוא  כיון  כראוי,  הטעמים 
יתברך מדקדק  אין השם  ובהתלהבות,  גדולה 
לתינוק  משל  כראוי.  אומרם  שאין  אף  עמו 
אף  מאביו,  דבר  ומבקש  מאד,  אוהבו  שאביו 
אביו  כראוי,  אומר  ואינו  פי שהוא מגמגם  על 
תורה  דברי  אומר  כשאדם  לכן  מאד.  נהנה 
באהבה, השם יתברך אוהבו מאד, ואין מדקדק 
אחריו אם אומרם כראוי, כמו שדרשו רבותינו 
אלא  ’ודגלו‘  תקרי  אל  אהבה‘  עלי  ’ודגלו  ז“ל 

’ולגלוגו עלי אהבה‘. עד כאן.
המורם מכל זה, שאין הקב“ה מדקדק עם האדם 
שיפרש שיחתו יפה, אדרבה, גם כשהוא מדבר 
ומקובלים  רצויים  דבריו  ובגמגום,  בשיבוש 
ויש  למעלה.  רוח  נחת  גורמים  ואף  בשמים, 
עם  אחד  בקנה  עולה  זה  כל  איך  לתמוה, 
לאדם  לו  שיש  חז“ל  מדברי  לעיל  המבואר 
שפתיו  אם  ורק  היטב,  באר  תפילתו  לפרש 

ברור מיללו אז תיענה תפילתו כפי רצונו. 
אכן נראה כי אין בזה סתירה כלל, משום שיש 
ליישב ולומר שדיבורים אשר נאמרו בתמימות 
מפי איש יהודי, מתוך מחשבה שאלו הדיבורים 
בשיבוש,  שנאמרו  הגם  יתברך,  לפניו  רצויים 
על זה נאמר ’התהלך עמו בתמימות‘, וגורמים 

הם נחת רוח בשמים. 
רק  הצטרכיותיו  את  יודע  אדם  כאשר  אבל 
שיכול  פי  על  ואף  שיחו,  לפרש  מטיב  שאינו 
הוא לפרט ולברר דרכיו מניח הוא את תפילתו 
בדרך סתומה, כגון אם חמור לרכב עליו הוא 
צריך או חמור לסיבה אחרת. על כגון דא אמרו 
חז“ל שיש לו לאדם לתת פירוש הגון לבקשתו, 
באופן  תפילתו  שתתקבל  עלול  זאת  ובלעדי 

אחר. 
וזאת, לפי שאמנם ’תפילה ראויה‘ - כוחה יפה 
שומע  שהקב“ה  משום  אדם,  של  דינו  להפך 
גזרה  וכך  ראוי,  שאינו  הגם  פה  כל  תפילת 
חכמתו העליונה שעל ידי תפילה ישתנה דינו 
של האדם. אולם כאשר אין התפילה מפורשת 
אין  אזי  כוונתו,  היטב  מברר  האדם  ואין  יפה, 
על  הנגזר  את  לשנות  כזו  תפילה  של  בכוחה 
האדם, והיא נענית לפי מה שראוי לאותו אדם 
על פי מעשיו, שזה לפעמים לא מה שהתכוון 

לבקש.

◄ ◄ ◄

(מאוצרותיו ושיחותיו של הגאון רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט"א)

בם', השני התכוון  ילכו  'צדיקים  זה שאוכל לשם שמים 
יכשלו  'ופושעים  נאמר  עליו  גסה,  אכילה  לשם  חלילה 

בם'.
דרגות.  על  דרגות  יש  שמים  לשם  כשמתכוונים  גם 
הדרגה הגבוהה ביותר היא לשם שמים ממש. לא לשם 

כבוד ולא שום כוונה אחרת.
ובאיזו  ואהרן',  משה  'ויעש  הקדוש,  החיים  האור  אומר 
כוונה הם קיימו את רצון השם, 'כאשר ציווה אותם השם'.

זו הסיבה ואין בלתה. כי כך ציווה אותם ה'.
לעשות רצונך אלוקי חפצתי!

כל מה שעושה ה' הכל לטובה
ה וַיֹּאמֶר אֵלָיו אֲנִי ה' (ו  ֶ ר אֱלהִֹים אֶל מֹשׁ וַיְדַבֵּ

ב)
כל מה שהקב"ה עושה, הכל לטובה.

מאת  יוצאות  טובות  רק  הרעות'.  תצא  לא  עליון  'מפי 
הקב"ה, טובות וברכות.

דבר  כל  למה  לדעת  הנכונה  הראיה  את  אין  שלנו  אלא 
האדם  על  יש  לפעמים  מה.  ולשם  החשבון,  מה  נעשה, 
חוב ישן שעבורו הוא סובל וכדו', איננו מבינים חשבונות 

שמים.
משה',  אל  אלוקים  'וידבר  הקדוש,  החיים  האור  אומר 
הקב"ה בא כביכול בטענה אל משה רבינו, ומהי הטענה 
השם',  'אני  כי  לדעת  עליך  השם',  אני   - אליו  'ויאמר   -
לומר  תוכל  ואיך  והרחמים,  החסד  מידת  היא  ומידתי 

'למה הרעות לעם הזה'.
הסיבה  את  אבל  ישראל,  בני  על  כבדה  שהעבודה  נכון 
שבני  או  גורמים,  העוונות  לפעמים  הקב"ה.  יודע  לכך 
ישראל לא האמינו מספיק, כפי שרואים שהזקנים חזרו 

לאחוריהם ולא הלכו עם משה רבינו לפני פרעה.
גם אם איננו מבינים, אל לנו לומר 'למה הרעות'.

הטוב  המלך  הקב"ה,  של  דרכיו  אחר  להרהר  אסור 
מטיב,  הוא  היטיב,  הוא  ויום  יום  שבכל  לכל,  והמיטיב 

הוא יטיב לנו.

על המתפלל לפרש תפילתו
ה אֶל  ֶ צְעַק מֹשׁ רְעֹה וַיִּ ה וְאַהֲרֹן מֵעִם פַּ ֶ צֵא מֹשׁ וַיֵּ
ם לְפַרְעֹה (ח ח)  ר שָׂ ֶ עִים אֲשׁ בַר הַצְפַרְדְּ ה' עַל דְּ

שעלה  יהודי  על  מסופר  אסתר  מגילת  על  במדרש 
לירושלים והתעייף בדרך. נעמד והתפלל להשם שיזמין 

לו חמור…
לא חלפה שעה ארוכה וגוי בעל מראה נכבד עצר לידו, 
וכפה עליו לשאת על גבו את העייר, חמור קטן, שהמליטה 
אתונו.  למרבה האירוניה התקיימה בו תפילתו והזדמן לו 
חמור… אלא שלא היה זה חמור שניתן לרכוב עליו אלא 

חמור שהוטל עליו להרכיב אותו על כתפו.
ומכאן - שאחד מתנאי התפילה היא, לפרש את תפילתו.
בפרשת  מדויק  ממש  זה  הקדוש,  החיים  האור  אומר 
השבוע. משה רבינו יוצא להתפלל על דבר הצפרדעים. 
ברור מאוד למה הוא יוצא, אבל משה רבינו אינו מסתפק 

בזה אלא מפרש ומבאר היטב את בקשתו:
- על דבר הצפרדעים אשר שם  "ויצעק משה אל השם 

לפרעה".



‡ור הי˘ועו˙
מכ˙בי הלומ„ים

המע‚ל המופל‡: כ˘˙ור˙ו המ‡ירה ˘ל ה‡ור החיים ה˜„ו˘ מחולל˙ י˘ועו˙
בעולמנו המודרני, כשהמספרים והחישובים מכתיבים את מהלך חיינו, לעיתים נדמה כי אנו שוכחים את כוחה של האמונה התמימה. אך לפעמים, דווקא מתוך 

המספרים היבשים, מתגלה סיפור מופלא של השגחה פרטית המזכיר לנו את אורו הבהיר של רבינו הקדוש, מאור ישראל, האור החיים הקדוש זיע"א.
כך היה המעשה באברך צעיר, מטופל בילדים, שחלומו הפשוט להרחיב את ביתו בחדר נוסף נראה כמשימה בלתי אפשרית. הצעות המחיר שקיבל - עשרים 

אלף שקלים - היו כחומה בצורה עבור אברך שפרנסתו דחוקה. בכל פנייה לקבלן, אותו סכום מדויק חזר על עצמו, כאילו נגזר מן השמים.
אך בליבו של האברך פעמה אמונה מיוחדת בכוחו של רבינו הקדוש, אשר אורו מאיר את העולם כולו. לא הייתה זו אמונה מופשטת - מדי חודש היה תורם 
מכספו הדל לאברכים השוקדים על תורתו המאירה של רבינו האור החיים הקדוש, אשר כל דיבור ודיבור שלו מאיר עיני ישראל, מתוך הבנה עמוקה בחשיבות 

לימוד תורתו הקדושה.
באותו ערב סתווי, כשנכנס לשטיבלאך לתפילת מעריב, שפך את ליבו בתפילה חרישית. לא ביקש גדולות, רק את היכולת להרחיב את ביתו לרווחת משפחתו, 
מתוך אמונה בכוחו העצום של רבינו הקדוש, אשר אורו חוצה דורות. והנה, כבמטה קסם, מיד בצאתו מבית הכנסת, החלה להתגלגל שרשרת של השגחה 

פרטית: שיחת טלפון מרעייתו, זיכרון פתאומי של קשר משפחתי לשיפוצניק, והצעת מחיר מפתיעה - שבעת אלפים שקלים פחות מכל ההצעות האחרות.
אך הפלא האמיתי התגלה כשישב לחשב את סך תרומותיו החודשיות ללומדי תורת רבינו האור החיים הקדוש, אשר כל מילה מתורתו היא כאבן יקרה המאירה 

את נתיבות החיים. המספרים הצטברו לסכום מדויק - שבעת אלפים שקלים. כמו יד נעלמה שסגרה מעגל מופלא של נתינה וקבלה, של אמונה והשגחה.
סיפור זה מלמדנו שיעור עמוק על כוחה של תמיכה בלומדי תורתו הקדושה של רבינו האור החיים הקדוש, אשר זכותו מגינה ומאירה עד היום. כפי שמאיר 
אורו בכל דור ודור - התורה היא מקור הברכה, וכל המחזיק בתורתו הקדושה זוכה לראות ישועות, לא רק בעולם הבא, אלא גם בעולם הזה, במספרים מדויקים 

ובחשבונות ברורים.

מחוברים לחיים
ל˘מיע˙ ˘יעורים ו„ר˘ו˙

חיי‚ו: 03-617-1077

כתב רבינו (שמות ו ו): ’לכן אמור לבני ישראל אני ה‘‘. 
פירוש, הודיעם משמי כי מדתי מדת רחמים וריחמתי 
הטובות  סדר  להם  תאמר  זו  הודעה  ומלבד  עליהם, 
אשר אעשה להם והוצאתי וגו‘. עוד ירצה באומרו לכן 
בענין,  האמור  כל  לעשות  ה‘  שנשבע  שבועה  לשון 
וכן תמצא שאמר יחזקאל סימן כ‘ ביום ההוא נשאתי 
והוצאתי  ואומרו  מצרים.  מארץ  להוציאם  להם  ידי 
וגו‘ נתכוון לסדר סדר הטובות, כי בתחילה יקל עול 
סבלות  ’והוצאתי אתכם מתחת  אומרו  והוא  סבולם, 
ומיד  תיכף  היה  וזה  השעבוד,  תוקף  שהוא  מצרים‘ 
במכת היאור נתפרדה חבילת נוגשים ושוטרים, אבל 
היתה  המצריים  אימת  כי  קצת  עובדים  היו  ישראל 
זה  וכנגד  עליהם ומעצמם היו עובדים עבודה קלה. 
אמר והצלתי אתכם מעבודתם שתעקר עבודה מהם 
כל עיקר, ואחר כך וגאלתי אתכם היא יציאתם מארץ 
מצרים ובכלל פרט זה היא קריעת ים סוף שאם לא 

כן זו גאולה שאחריה כלייה ב“מ, ולזה לא אמר 
לומר  וגאלתי  אלא  הארץ  מן  אתכם  והוצאתי 
ירדוף  אויב  ירדוף  אם  גאולה  בה  שיש  הוצאה 
אתכם  ולקחתי  כך  ואחר  שפוכה.  ובחמה  באף 
לו  נתייחדנו  שם  כי  תורה  מתן  שהוא  לעם  לי 
לעם וייחד שמו עלינו והוא אומרו והייתי לכם 

לאלהים. 
פסק  דם  שבמכת  רבינו  מדברי  מבואר  והנה 
תוקף השעבוד, וכן כתב לעיל (ג ז, ה ו) שביום 
שהתחילו המכות במצרים פסק השעבוד. וכתב 
אלא  בהם  השתעבדו  שלא  די  לא  דם  שממכת 
אף התחילו מצרים לשלם מכספם עבור המים 
במאורי  וכתב  י).  ט  (שמו“ר  במדרש  כמבואר 
ובספר  בספורנו.  מבואר  רבינו  שכדברי  החיים 
ברכת ראובן שלמה הקשה על דברי רבינו שהרי 
(יא.) אמרו שבראש השנה  במסכת ראש השנה 

בטלה עבודה מאבותינו, ומכת דם בודאי היתה קודם 
לכן, וכמו שכתבו התוספות (שם ד“ה בראש) שהמכות 
התחילו בניסן. וברבינו בחיי (להלן י ה) כתב שמכת 
דם היתה באב, ואם כן היאך כתב רבינו שבמכת דם 
פסק השעבוד. וכתב שלדברי רבינו יש לפרש כוונת 
אף  לגמרי,  העבודה  הפסיק  השנה  שבראש  הגמרא 
שכבר קודם לכן הוקל מעליהם תוקף השעבוד. אך 
לח)  אות  מצרים  יציאת  הגש“פ,  (קוויאט,  דוד  בסוכת 
השעבוד  הקלת  רבינו  שלדברי  להקשות,  הוסיף 
רמוז בפסוק ’והוצאתי אתכם מתחת סבלות מצרים‘, 
זה עצמו שבראש  (שם) למדו מכתוב  ובראש השנה 
השנה בטלה העבודה, והיאך כתב רבינו כאן שפסוק 

זה כוונתו למכת דם.
והחיד“א בספרו פתח עיניים (פסחים קט: ד“ה רבינא) 
הביא ביאור זה שכתב רבינו, וכתב שבודאי שממכת 
עסוקים  שהיו  כיון  השעבוד  מעליהם  הוקל  דם 

השעבוד  פסק  בתשרי  כך  ואחר  באבלם,  וטרודים 
לגמרי. ובזה ביאר מה שאמרו (שם ע“א ע“ב) שארבע 
כוסות של ליל הסדר תקנו חכמים ’דרך חירות‘ וכל 
שהכוסות  וביאר  עצמו,  בפני  מצוה  הוא  מהם  אחד 
וכפי  לחירות,  ישראל  יצאו  דרך שבה  כאותה  נתקנו 
ארבע  ישנם  כן  פרקים,  בארבעה  היתה  שיציאתם 
כיון  כוס היא מצוה בפני עצמה,  כן כל  ועל  מצוות, 

שכל כוס היא על שם פרק אחד בגאולה.
קצת,  עובדים  היו  שישראל  רבינו  שכתב  מה  והנה 
(רובין) לבאר שינוי  יער  שדה  זה בספר  פי  כתב על 
סבלת  מתחת  אתכם  ’והוצאתי  נאמר  שכאן  הלשון, 
ואילו  חסר,  בכתיב  כתובה  ’סבלת‘  והמילה  מצרים‘, 
והייתי  ’ולקחתי אתכם לי לעם  ז) כתוב  (פסוק  להלן 
המוציא  אלהיכם  ה‘  אני  כי  וידעתם  לאלהים  לכם 
’סבלות‘  נאמר  ושם  מצרים‘.  סבלות  מתחת  אתכם 
בכתיב מלא. וביאר שכאן למרות יציאתם עדיין 
יצאו  לא  כן  ואם  מצרים,  את  קצת  עובדים  היו 
לגמרי מסבל מצרים, ועל כן נכתב בכתיב חסר, 
בהשלמת  מדבר  שהפסוק  להלן  כן  שאין  מה 
כיון  מלא  בכתיב  ’סבלות‘  כתוב  שם  היציאה 
שיצאו מכל סבלם של מצרים. וכתבו המפרשים 
שכדברי רבינו משמע בתרגום אונקלוס, שתירגם 
כלומר  מצראי‘  פולחן  דחוק  מגו  יתכון  ’ואפיק 
שה‘ יוציא את ישראל מתוך דוחק ולחץ עבודת 
מצרים. והנה בפסוק לא נאמר אלא שיצאו מתוך 
עבודת מצרים, והתרגום הוסיף שהיציאה תהיה 
מ‘דוחק‘ העבודה. כיון שהוא מפרש כדברי רבינו 
עדיין  אבל  הקשה,  מהעבודה  היא  שהיציאה 
כן  ועל  הזו,  היציאה  אחר  גם  עבדות  נשארה 
יציאה אבל  תירגם שרק מדוחק העבודה היתה 

לא מהעבודה עצמה.

מ˙יב˙‡ ‡ור החיים

כ˙בו לנו
m028039999@gmail.com ˙למייל המערכ

‡ו לפ˜ס 02-5385689
‡ו ב'נ„רים פלוס' - ב‡ר י˘ר‡ל

‚ם ‡˙ם זכי˙ם לי˘ועה
בזכו˙ רבנו ה‡ור החיים ה˜„ו˘?



אשר התעללתי במצרים
המצרים  את  הוא  ברוך  הקדוש  הכה  מכות  עשר 
במצרים. שבע מהן נכתבו בתורה בפרשת וארא, ושלוש 
בפרשת בא. כבר מילתנו אמורה בכמה ממאמרינו על 
עניני המכות, ובמאמר זה יהיו נא אמרינו לרצון בענין 

המכה השישית - מכת שחין. 
חיים  רבינו החפץ  זקנותו של  בימי  מעשה פעם אחת 
בפרשת  שבכתב,  בתורה  ועוסק  יושב  שהיה  זיע“א, 
יושב ושוחק, וחיוך רחב  וארא, והנה ראוהו הסובבים 
רבינו,  ”ילמדנו  התלמידים:  שאלוהו  פניו.  על  משוך 

מפני מה הוא שוחק כל כך“.
אשר  את  רוחי  בעיני  אני  ”רואה  חיים:  החפץ  השיב 
עומדים  כיצד  לפני  אני  ומצייר  במצרים,  ה‘  התעלל 
הקשה  והשחין  וחכמיה,  שריה  וכל  מצרים  חרטומי 
פוצע את גופם, ושחין יבש זה גורם להם להתגרד בכל 
עוז. בתחילה בושים הם זה מפני זה, וכל אחד מבקש 
להסתיר את קלונו, ומגרד את גופו בסתר, כגון שמחכך 
רגליו וידיו זו בזו כביכול בבלי משים. אך ככל שעובר 
גופם  כל  כי  להתאפק,  יכולים  אינם  שוב  עובר  הזמן 
מלא בנגעים קשים, ומשחה לרפואה אין. וכך עומדים 
אכן  עוז.  בכל  גופם  את  ומגרדים  מצרים  חשובי  כל 
אינו מרפא אותם,  הגירוד בפצעים  כי  הוא,  ידוע  דבר 
כי אם להיפך, כאביהם גברו עד שלא יכלו לשבת על 
מקומם. נו, אמרו אתם, וכי אין מחזה אשר כזה מביא 

לידי גיחוך“.
את  חיים  החפץ  סיים   - הוא“  מפורש  מקרא  ”והרי 
’וּלמְעַןַ תּסְפַּרֵ בּאְזָנְיֵ  דבריו - ”כמו שנאמר (שמות י ב) 
כל  וצריך  בּמְצִרְיַםִ‘,  התִעְלַּלַתְּיִ  ֶר  אֲשׁ אתֵ  בּנִךְָ  וּבןֶ  בנִךְָ 
אדם לראות את עצמו כאילו היה שם וראה לנגד עיניו 

את מכות מצרים ואת ניסי ה‘ יתברך, וכך נוהג אני“.

נס בתוך הטבע
גילויים  למצוא  נוכל  המכות  מן  אחת  בכל  אמת,  הן 
המכות  על  בדברינו  בזה  שהרחבנו  וכפי  מחודשים, 
האחרות. אכן, כאן נעסוק בתכלית המיוחדת שהיתה 
רש“י  דברי  מתוך  מתבררת  זו,  ותכלית  שחין.  במכת 
בפירושו (שמות ט ח), המגדיר כי במכת שחין היו ניסים 
רבים, אולם צורת הניסים נתייחדה בכך שבאו על ידי 
פעולות טבעיות, אשר באופן הרגיל אין ניסים יוצאים 
תכלית  והיתה  מאחר  והטעם,  כאלו.  פעולות  מתוך 
לכן  מכה,  בכל  מיוחד  באופן  האמונה  לגילוי  מיוחדת 
אירעה מכת שחין בדווקא על ידי פעולות טבעיות, כדי 
להראות לכל יושבי תבל כי גם בתוך הטבע פועלת יד 

ה‘.

שחין כנגד הנחש
ולהלן נראה בעז“ה, כי ענין זה קשור הוא עם הגאולה 
העתידה. ודבר זה נרמז גם בשם המכה - ’שחין‘, שיש 
בו אותיות ’נחש‘, וידוע ש‘נחש‘ בגימטריא ’משיח‘, כי 

זה לעומת זה עשה האלקים. 
ועוד נרמז כאן הנחש, כי בו נעשה אחד האותות שמסר 
הקדוש ברוך הוא ביד משה רבינו, שאמר לו להשליך 

את המטה אשר בידו, ונהפך המטה לנחש, ולאחר מכן 
ציווהו לאחוז בזנבו, ויהי למטה בכפו.

הגורם  הוא  אשר  הקדמוני,  לנחש  לרמוז  בא  זה  נחש 
לעמוד  והדרך  אדם,  הוא  באשר  האדם  חטאי  לכל 
ולמודד למולו היא על ידי חושן המשפט הנתון על לב 
בן  משיח  יכריענו  ולבסוף  ’נחש‘,  אותיות  ’חשן‘  אהרן, 

דוד, אשר שמו ’משיח‘ עולה בגימטריא נחש.

מעלת חזקיהו מלך יהודה ודורו
כדי לעמוד על עומק הדברים, נפתח במעשה המסופר 
בדברי הנביא, אשר תהיה בו כעין הקדמה לכל הענין. 
מעשה זה שאותו נספר כאן, עוסק בדמותו של חזקיהו 
מלך יהודה, אשר היה מן הגדולים והצדיקים שבמלכי 

בית דוד, ועם כל זאת מצינו בו שלקה בשחין.
על חזקיהו אמרו חז“ל (סנהדרין צד.), כי ביקש הקדוש 
סנחריב  את  ולהחשיב  ה‘,  משיח  לעשותו  הוא  ברוך 
את  להביא  ובזה  ומגוג,  כגוג   - בו  שנלחם  אשור  מלך 
הגאולה השלימה. ואמנם, לבסוף לא יצא יעוד זה אל 
המלך.  כדוד  ה‘  לפני  שירה  אמר  שלא  משום  הפועל, 
אולם מזה נוכל לראות עד היכן גבהה מדרגתו ושגבה 

מעלתו.
חזקיהו  של  דורו  כל  כי  ע“ב),  (שם  בגמרא  אמרו  עוד 
של  בזכותו  זאת  וכל  היו,  מופלגים  חכמים  תלמידי 
המדרש,  בית  בפתח  חרב  נעץ  אשר  המלך,  חזקיהו 
והכריז כי כל מי שלא יעסוק בזו - היינו בתורה, ידקר 
בזו - היא החרב. ואכן הועילו מעשיו, ושלחו החכמים 
ומצאו  ידיעת התורה בכלל ישראל,  לבדוק את מידת 
כי אפילו הילדים הקטנים בקיאים בהלכות החמורות, 
תינוקת  או  תינוק  נמצאו  לא  יהודה  ממלכת  ובכל 

שאינם יודעים את הלכות טומאה וטהרה. 

הכרתת עבודה זרה
חזקיהו  זכה  והמשובחים,  הגדולים  מעשיו  בזכות 
דורו,  ולבני  לו  שנעשו  המופלגים  הניסים  לכל  המלך 

ובפרט בהצלתם הפלאית מצבא סנחריב.
(ישעיה  כבר קודם לידתו התנבא עליו ישעיהו הנביא 
ט א-ו) כי עתיד הוא לתקן את דרכי בני ישראל אחר 
ומילא  חזקיהו  עמד  ואכן  לפניו,  שעמדו  המלכים  כל 
מן  זרה  העבודה  את  ביער  בו,  שנתנו  התקוות  את 
הארץ, הסיר את הבמות, שבר את המצבות והכרית את 
האשרה, חנך את בית המקדש וחידש בו את העבודה, 
והקריב את הפסח בהשתתפות כל שבטי ישראל. בזה 
גירר את מיטתו  כן  ועל  סר חזקיהו מדרכי אביו אחז, 

בבזיון. 
ובאשר גמר בליבו להכרית כל זכר של עבודה זרה מן 
הארץ, כיתת גם את נחש הנחושת, שנעשה על טהרת 
הקודש על ידי משה רבינו, כי כאשר ראה חזקיהו שבני 
אדם נוהים אחריו כמי שיכול להושיע ואינם פונים אל 
כיצד  כנגדו  וטען  שעמד  ומי  ושברו.  עמד  יתברך,  ה‘ 
מלאו ליבו הוא לשבור חפץ שעשה משה רבינו ע“ה, 
ויתפלל  יעמוד   - לרפואה  הצריך  כי  חזקיהו,  השיבו 
יסמוך  לא  אך  שבשמים,  לאביו  לבו  את  וישעבד  לה‘, 

על חפץ דומם, ואפילו אם חפץ של קדושה הוא.

התייצבו וראו את ישועת ה'
בעיני  היו  רצויים  חזקיהו  של  מעשיו  כל  לא  אכן, 
עמדו  חכמינו  נו.).  (פסחים  חז“ל  שאמרו  וכפי  חכמים, 
על כך בזמנם, אך כבר בשעת מעשה הוכיחו ישעיהו 
ובעיקר  בזמנו,  שנעשו  המעשים  מן  כמה  על  הנביא 
את  וביצר  עמד  אשר  את  מצרים,  על  שנשען  כך  על 
ירושלים, ועל ההשחתה אשר פשתה בין שרי ירושלים 

בזמנו, שלא הילכו בדרכי מוסר כראוי להם. 
יהודה  על  יהודה  מלך  סנחריב  עלה  כאשר  והנה, 
וירושלים, שררה מבוכה גדולה בין יושבי העיר, ופחד 
ערי  כל  את  כבר  כבש  אשור  צבא  בכל.  אחזו  וחרדה 
יהודה סביב, ורק ירושלים נותרה כעיר נצורה. כמעט 
ישעיהו  הנביא  אל  המלך  פנה  ואז  נפש,  עד  מים  באו 
וביקש מאיתו כי ישא תפילה בעד השארית הנמצאה. 

אז שלח לו ישעיהו כי אל לו לדאוג, כי בקרוב יראה את 
ישועת ה‘, והזכיר לו את זכות זקנו. ואכן, ראו בבוקר 
עצמו  וסנחריב  מתים,  פגרים  סנחריב  חיל  כל  והנה 

נהרג בחרב בניו כאשר התנבא ישעיהו.
את  להוכיח  ישעיהו  הוסיף  זה  מעשה  לאחר  גם  אכן, 
שלוחי  המלך  אל  באו  וכאשר  הצורך.  בעת  חזקיהו 
וכל  נכותה  בית  את  בפניהם  חזקיהו  ופתח  בבל,  מלך 
כבר  ובה  קשה,  נבואה  ישעיהו  התנבא  אוצרותיו, 
הזכיר את גלות בבל העתידה, אשר תבוא בימי צאצאי 
חזקיהו. ואמנם קיבל חזקיהו את דבריו, אלא שהודה 

לה‘ על שלא תבוא הצרה בימיו.

הויכוח על מהות המלוכה
מכאן אנו למדים על שני האופנים השונים בהם תפסו 

ישעיהו וחזקיהו את תפקידו של מלך בישראל.
ישעיהו ראה את עיקר תכלית המלוכה בחיזוק חומת 
בני  בין  תורה  להרבות  פרצותיה,  ותיקון  ישראל  בית 
ישראל ולזרזם במצוות ובהרחקה מן העבירות, אולם 
לא ראה ישעיהו תועלת בריבוי ההשתדלות למלחמה, 
יתברך  ה‘  על  להישען  יש   - צרה  באה  כאשר  אלא 

ולבטוח בו בביטחון גמור וחזק.
אולם אצל חזקיהו עצמו רואים אנו כי לא הזניח גם את 
טבעיים.  ובמעשים  בהשתדלות  ועסק  הגשמי,  החלק 
כי לא ראה חזקיהו עצמו רק כשומר הגחלת הרוחנית, 
תורה,  ולהרביץ  העם  את  דעת  ללמד  שעליו  כמי 
מאומות  ומבדילם  ישראל  משמרת  כשומר  גם  אלא 
העולם, ואם לשם כך נצרך הוא לבוא בברית עם מלכי 
המאורעות  מן  עיניו  יעלים  ולא  יעשה,  כך   - האומות 

המתרחשות בעולם ומן המלכויות השכנות.

מחלת חזקיהו ותכליתה
דברי  בכל  המכוון  ואל  הנקודה  אל  באים  אנו  וכאן 
ההקדמה הזאת, אשר מזה נוכל לעמוד על ענינה של 

מכת שחין.
חלה  ומפלתו,  סנחריב  מלחמת  ימי  האלה,  בימים 
כל  כי  מבואר,  י.)  (ברכות  בגמרא  למות.  ונטה  חזקיהו 
אחד משני הצדיקים הללו - חזקיהו וישעיהו, סבר כי 
על השני לבוא אליו ולבקרו, זה משום כבוד המלכות 

מכת שחין

גיליון י"ד
וארא תשפ"ו

בס"ד

א

עú ה˙ורה והמוע„ים

דברי תורה מאת 
רבי מנחם מנדל
פומרנץ שליט"א

(רעוא דרעוין
פרשת וארא תשפ"ה

ביהמ"ד באר ישראל)



וזה לכבוד הנבואה. מה עשה הקדוש ברוך הוא, הביא 
חולי על חזקיהו עד שנטה למות, ואז ציווה לישעיהו 
בא  אכן  מחד  זה,  ובאופן  החולה.  את  ולבקר  לבוא 
ישעיהו אל חזקיהו, ומאידך לא נעשה הדבר מתוך כך 
חולים,  ביקור  מצות  מדין  אלא  מעליו,  עומד  שהמלך 
כשהוא  הקטן  את  ולבקר  לבוא  יכול  הגדול  גם  שהרי 

חולה.

דרך ההתבדלות ודרך ההשפעה
ודאי לא יעלה על הדעת כי היה כאן ולו שמץ של גאוה 
אנו  הנביא  בישעיהו  שהרי  בכבוד,  חפץ  או  מסותרת 
שביקש  עד  צדיק  מלך  שהיה  בחזקיהו  וגם  עוסקים, 

הקדוש ברוך הוא לעשותו משיח.
על  כאן  עמדה  ביותר  ושורשית  יסודית  שאלה  אלא, 
הפרק, הנוגעת בכל דרך הנהגת כלל ישראל. ישעיהו 
את  להוליך  כאמור  ביקש  הנבואה,  מצד  שבא  הנביא 
בני ישראל להיות כפך השמן הטהור, עם לבדד ישכון 
השלום  בדרכי  כלל  יעסקו  שלא  יתחשב,  לא  ובגויים 
יהיה כל ענינם  עם האומות השוכנות סביבותם, אלא 
בתורה ובעבודה, ומתוך כך יזכו לניסים וישקטו לבטח 
גם בלא שום השתדלות. ואף אם חילות האשורים כבר 
נראים לעין, מחה ישעיהו במעשה סתימת הגיחון, כי 
אין צורך כלל בהכנה גשמית, אלא רק באמונה ובטחון, 
ואין  הכל  תכלית  היא  זו  כי  והתפילה,  התורה  בעסק 

בלתה, להיות דבק בה‘ יתברך ובתורתו. 
לעומת זאת סבר חזקיהו, כי בכדי שיוכל להשפיע על 
לעמוד  עליו  ובמצוות,  התורה  בדרך  ולהנהיגם  העם 
לפניהם כמלך רם ונישא, העוסק בכל טכסיסי המלוכה 
ודרכי המלחמה, ועל ידי שיכבדוהו וייראו מלפניו יוכל 

לנעוץ חרב בבית המדרש ולכפותם לעסוק בתורה.
זה, מי  משום כך, שאלה גדולה ואמיתית היתה בענין 
יבוא אל מי, ולא היתה כאן שום פנייה, וכל מחשבתם 
היתה בלתי לה‘ לבדו, היכן היא המסילה העולה בית 

א-ל.

פשרה ומהותה
ואכן, גם בזה שהטיל הקדוש ברוך הוא פשרה ביניהם, 
ולא הכריע כאחד מהם, נוכל לראות שלשתי הדרכים 

היה מקום, ולבסוף נבחרה דרך האמצע.
ולראות שיש  נוכל להעמיק  ברם, מתוך טיב הפשרה, 
כאן חיצוניות ופנימיות; כלפי חוץ - נראה לעין כל כי 
נכנע הנביא ובא אל המלך. אולם במבט פנימי, הרי בא 
הנביא אליו רק משום מחלתו, ורמז יש כאן כי דרכו של 

המלך ’חולה‘ היא, ויש בה כמין פגם.

דרכו של ישעיהו - אמונה ללא צורך בהשתדלות
לראות,  נוכל  השנים  לאורך  ישעיהו  בנבואות  ואכן, 
אמונה,  מתוך  להיות  צריכה  ההשתדלות  שעיקר 
פרטים  בכמה  אם  וגם  יהבך‘.  ה‘  על  ’השלך  דרך  על 
ישראל  הצלת  למען  מעשים  בעשיית  להשתדל  יש 
ותפילה,  בתורה  היא  העבודה  עיקר  עדיין  וירושלים, 
וודאי אין לשלוח מתנות למלכי הגויים ולהראות להם 
דרך  אלא  כלל,  חוץ  כלפי  להביט  ואין  האוצרות,  את 

התורה והמצוות תצמח קרן הישועה.
במפלת  כל  לעיני  ניכרה  ישעיהו  של  דרכו  צדקת 
לה‘  בהודאה  ישראל  מלאכת  היתה  שבה  סנחריב, 
וּר בּחְרֶבֶ  בלבד, כנבואת ישעיהו (ישעיה לא ח) ”ונְפָלַ אשַּׁ
“ - בדרך נס. כי אין לה‘ מעצור להושיע ברב  לֹא איִשׁ
או במעט, ואין כל נפקא מינה בין אם יחשבו חילותיו 
גבורה בתורה   - ישראל  גבורת  כי  או חלשים,  גבורים 

היא.
שלה,  את  תובעת  המלכות  מידת  גם  זאת,  כל  עם  אך 
ואין להתעלם ממלכותו של חזקיהו. ומשום כך נערכה 

פשרה ביניהם, כי שני צדדים אמיתיים קיימים כאן.

כבשי דרחמנא
ההָםֵ  ”בּיַּמָיִם  א):  כ  ב‘  (מלכים  הנביא  בדברי  נאמר  וכך 
ַעיְהָוּ בןֶ אמָוֹץ הנַּבָיִא  חלָהָ חזִקְיִּהָוּ למָוּת ויַּבָֹא אלֵיָו ישְׁ
ולְֹא  אתַּהָ  מתֵ  כּיִ  לבְיֵתךֶָ  צוַ  ה‘  אמָרַ  כֹּה  אלֵיָו  ויַֹּאמרֶ 
’בימים ההם‘ - אלו שלושה ימים לפני מפלת  תחִיְהֶ“. 
ומחלת  כג),  פרק  רבה  עולם  מסדר  שם,  (רש“י  סנחריב 
בא  ואז  מוות.  שערי  עד  והגיע  היתה  אנושה  חזקיהו 
אליו ישעיהו ומסר לו נבואה קשה ביותר, כי עומד הוא 

וכל זאת  - בעולם הבא,  יחיה  ולא  למות בעולם הזה, 
כפי  אשה,  נשא  ולא  ורביה,  בפריה  עסק  שלא  משום 

שפירשו חז“ל (ברכות י.).

נשאתי  לא  חינם  על  ”וכי  לישעיהו:  חזקיהו  לו  אמר 
אשה, הרי ראיתי ברוח הקודש כי עתידים להיוולד לי 

בנים שאינם מהוגנים“. 

השיב ישעיהו: ”בהדי כבשי דרחמנא למה לך, מה לך 
תעשה  אתה  יתברך,  ה‘  אצל  הגנוזים  בסודות  לעסוק 
את שלך ותקיים את המצווה עליך, והוא יתברך יעשה 

את שלו“.

ממנו  ונולדו  ראה,  ואמת  חזקיהו  צדק  באמת  כי  ואף 
מנשה ורבשקה שהיו עובדי עבודה זרה, ומנשה העמיד 
צלם בהיכל, ומילא את ירושלים דם נקי, מכל מקום לא 
היה לו לחזקיהו לבטל מצות ’פרו ורבו‘, ומשום כך - 

ניבא ישעיהו כי איבד את חלקו בזה ובבא רח“ל.

אמר חזקיהו: ”קיבלתי את תוכחתך, ואתקן את מעשי. 
ושמא  לאשה,  בתך  את  לי  תיתן  כי  אני  מבקש  אולם 
ויצאו  הגזירה,  את  להמתיק  יחד  וזכותך  זכותי  תועיל 

ממני בנים הגונים“.

טען ישעיהו: ”כבר נגזרה עליך הגזירה, ומה יועיל לך 
עכשיו כל זה“.

כבר  כי  דבריך,  את  מקבל  אינני  ”בזה,  חזקיהו:  ענה 
מקובלני מבית אבי אבא, שאפילו אם חרב חדה מונחת 
על צווארו של אדם, אל ימנע עצמו מן הרחמים. על כן, 

כלה נבואתך וצא, ואני אתפלל לה‘ ואבקש ישועתו“.

ולבסוף  והתפלל,  הקיר  אל  פניו  חזקיהו  הסב  ואכן, 
נענה מן השמים והוסיפו על שנותיו חמש עשרה שנה, 

ונשא את בת ישעיהו והוליד ממנה בנים.

הנביא  של  דרכו  בין  החילוק  את  אנו  רואים  כאן  גם 

לדרכו של חזקיהו; חזקיהו המלך סמך על רוח הקודש 
כי  לו  הורה  ישעיהו  ואילו  הנולד,  את  לראות  וביקש 
זו הדרך הראויה, אלא יש לעסוק בתורה ותפילה  לא 
כבשי  אחר  לבקש  ולא  הוא,  ברוך  בקדוש  ולבטוח 
דרחמנא. ואם ציווה הבורא יתברך לפרות ולרבות, יש 

לעשות כן בלא חשבונות.

תפילת חזקיהו וישועתו
בין  הוא  ברוך  הקדוש  שהטיל  הפשרה  לאחר  אכן, 
את  חזקיהו  קיבל  אליו,  ישעיהו  ודברי  הצדיקים,  שני 
וביקש מאת  הדברים, אך לא מנע עצמו מן הרחמים, 

ישעיהו כי יכלה נבואתו ויצא, כדי שיוכל להתפלל. 

באותה שעה לימד המלך חזקיהו על כוחה של תפילה. 
למרות דברי הנבואה הקשים ששמע, הסב את פניו אל 
הקיר, וכפי שאמרו בגמרא (ברכות י:) שהתפלל מקירות 
ליבו. בתפילתו הביע חזקיהו את אמונתו הנשגבה, כי 

גם לאחר שנגזרה הגזירה - אפשר לבטלה.

ואכן, התקבלה תפילת חזקיהו. ואף שלא הועילה כדי 
למנוע את לידת הבנים הרעים, כי מה שראה - אמת 
היה, מכל מקום הועילה להאריך ימיו, ומיד בו במקום 
פסוקים  (שם  חדשה  נבואה  הנביא  לישעיהו  נמסרה 
וגם  שנה,  עשרה  חמש  חזקיהו  ימי  על  יוסיף  כי  ה-ו) 
ניתן לו אות על כך, שתשוב השמש לאחוריה וילך הצל 
עשר מעלות אחורנית, ואכן נתמלאה בקשתו, ומופת 

פלאי זה הרעיש את כל העולם כולו.

הנה כי כן, למרות שאכן לבסוף נולד מנשה לחזקיהו, 
והעמיד צלם בהיכל, אך  ומלך רשע היה כאשר ראה, 
היוצאת ממעמקי  כי תפילה  לדורות  זה למדנו  מדבר 
לאחר  גם  אדם  של  דינו  גזר  לקרוע  בכוחה  יש  הלב 

שכבר נחתם.

חולי השחין ורפואת התאנים
אך כאן מבקשים אנו לעמוד על נקודה אחת המתבארת 
אלא  מיד,  חזקיהו  נרפא  לא  כי  מסופר  בנביא  כאן. 
ממחלתו.  להירפא  כדי  במעשה  להשתדלות  הוצרך 
וכאן נזכר כי חולי זה שתקף על חזקיהו - מחלת שחין 
היה, על כן ציוה ישעיהו לקחת דבלת תאנים וימרחו 

אותה על השחין, ויחיה הבשר כבתחילה.
והובא  כד;  בשלח,  פרשת  תנחומא  (מדרש  חז“ל  ואמרו 
כי  היה,  נס  בתוך  נס  כי  שם),  ובישעיהו  במלכים  ברש“י 
בלבד  לא  וכאן  השחין,  למכת  להזיק  התאנים  טבע 

שלא הזיקו, אלא הועילו להצמיח רפואה למכתו.

בכל הקדוש ברוך הוא עושה שליחותו
קדישא  הסבא  הרה“ק  על  הענין  מזה  מעשה  ונספר 

מראדושיץ זיע“א.
ילד יתום היה בעיירה ראדושיץ, אשר חמל עליו הסבא 
צרכי  וכל  מבניו,  כאחד  וגידלו  ביתו  תוך  אל  והביאו 
במחלת  הנער  חלה  לימים,  עליו.  היו  מוטלים  הילד 
שחין קשה, עד אשר היה כל גופו מכוסה בפצעים, מכף 
רגל ועד ראש אין בו מתום. קשה כל כך היה מצבו, עד 
הבריות‘,  ’משנה  עליו  שמברכין  מי  לגדר  נכנס  אשר 
והרופאים אמרו נואש מלרפאותו. והנה כבר קרב ובא 
יום ה‘בר מצוה‘, ומה גדול היה צערו של הנער, כי איך 
ופצעים  בנגעים  כולו מלא  יניח תפילין על ראשו אם 

רח“ל.
אשר  עד  המתין  אחד  שבת  במוצאי  הנער,  עשה  מה 
ורק  הבית,  את  ועזבו  הרבי  מן  החסידים  כל  נפרדו 
הרבי  לפני  נכנס  ואז  במקום.  נשארו  אליו  הקרוב 
כל הרופאים  היה אצל  כבר  כי  לפניו בבכייה,  והתחנן 
וניסה את כל הרפואות, ולא העלו ארוכה למכתו. הכל 
כבר נואשו ממצבו, ובעוד כמה שבועות יחול יום הבר 

מצוה, ואיך יוכל להניח תפילין על ראש חולה כזה. 
כבר  האם  לשואלה  הרבנית  אל  ושלח  הרבי,  שמע 
רחצה את הסיר בו הכינו את הקוגל לכבוד שבת קודש. 
השיבה הרבנית כי טרם הדיחה את הסיר, ושלחה אותו 

אל הרבי.
הכלי,  דפנות  אל  הדבוק  השמן  את  הרבי  נטל  עתה 
ראש  על  הניח  הנייר  ואת  נייר,  פיסת  על  אותו  מרח 
אפילו  ראשו  מעל  יסירנו  לא  כי  עליו  בצוותו  הילד, 
ראה  משנתו,  כשניעור  בבוקר  ולמחרת  שיישן.  בעת 
וכל החטטים סרו ממנו  כל ראשו,  נרפא  כי  לשמחתו 

כאילו לא היו בו מעולם.
בו  יש  הקוגל  בישול  של  שרוף  שמן  וכי  עצמך,  הגע 
שפועלים  הצדיקים  כח  גדול  אלא,  רפואה.  סגולת 

מופתים וישועות גם בדבר שאין בו שייכות לרפואה.
זו בלבד שאין בהן כל  כך גם אותן התאנים, אשר לא 
גרועים  הרי  הקוגל,  של  שמן  כאותו  לרפואה,  תועלת 
הם מאותו שמן, כי תכונתם להזיק לבשר האדם, וכאן 

באה רפואה על ידן.

מכתב לחזקיהו
להודות  מכתב  כתב  מחוליו,  חזקיהו  שהבריא  לאחר 
לה‘ יתברך על הצלתו, ובו מתאר את הרגשותיו בעת 
שהצילו  הוא  ברוך  לקדוש  הטוב  הכרת  ואת  מחלתו, 

מרדת שחת.
וחזק של תפילה, עד  גדול  כח  בו בחזקיהו  היה  ואכן, 
אשר לא יצא למלחמה כנגד סנחריב, ותחת זאת הלך 
רבה  (איכה  חז“ל  שאמרו  כמו  המקדש,  בבית  והתפלל 
ואתה  מיטתי  על  ישן  ”אני  שביקש  טו)  ד,  ל;  פתיחתא 
בירושלים  הגדול  הפסח  את  ערך  כאשר  וגם  עושה“. 
ה‘.  לפני  שהתפלל  יח)  ל  ב‘  הימים  (דברי  עליו  נאמר 
תפילה  כי  מחזקיהו  ה)  י  רבה  (ויקרא  חז“ל  למדו  וכן 
עושה הכל. וכן מצינו בחז“ל (מדרש תנאים, דברים ג כג) 
שהשוו את כח תפילתו של משה לכח תפילת חזקיהו, 
ואמרו: ”ושנים הן שעסקו בתפלה והועילו, משה רבינו 

וחזקיהו“.

קריאת ה'מכתב' - סגולה לרפואה וישועה
נרפא מחוליו,  זו שאמר חזקיהו כאשר  נוראה  תפילה 
בה  יש  גדולה  סגולה  לחזקיהו‘,  ’מכתב  הנקראת 
לישועה ורפואה, כפי שכתב בספר ’ליקוטי צבי‘, והובא 
בין  בדמעות,  שיאמרה  מי  כי  המנהגים‘,  ’טעמי  בספר 

מאחר והיתה תכלית מיוחדת לגילוי 
האמונה באופן מיוחד בכל מכה, לכן 
אירעה מכת שחין בדווקא על ידי 
פעולות טבעיות, כדי להראות לכל 

יושבי תבל כי גם בתוך הטבע פועלת 
יד ה' 

ב

עינים מאירות



אם חולה הוא ובין אם בריא הוא ושרוי בצרה, יתרפא 
ויינצל מכל הדינים החמורים הנגזרים בשמים. והובא 
שלא  מי  אף  כי  שאמר  העמודים‘,  ’ווי  בעל  משם  שם 
לבכי,  התעורר  לא  כי  ממש,  דמעות  להוריד  הצליח 
יאמר את התפילה בקול בוכים, כי גם זה נחשב קצת 

כבכי.

רפואת הצדיקים - מחוץ לדרך הטבע
ישעיהו  ספר  הליקוטים,  (ספר  מובא  האריז“ל  ומרבינו 
כי  המכתב  בזה  לרמוז  חזקיהו  בא  כי  ל“ח),  סימן 
ספר  את  גנז  כן  על  ואשר  נתרפא,  הטבע  בדרך  לא 
ואילו טבע  כי רפואת השחין בקירור הדם,  הרפואות. 
להודיע  בהן.  נתרפא  זאת  ובכל  לחממו,  התאנים 
הרופאים  ידי  על  באה  הרפואה  שאין  עולם  לדורות 
וחכמתם, אלא הקדוש ברוך הוא מושיע את יראיו ואת 

המייחלים לחסדו.

מדוע באו נגעים על חזקיהו
חז“ל  אמרו  כבר  כי  פליאה.  מקום  כאן  יש  הנה  אך 
בפריה  עסק  שלא  משום  מיתה  חזקיהו  על  שנגזרה 
נגזר  כן  ועל  בנים,  הוליד  ולא  אשה  נשא  לא  ורביה, 
עליו לאבד שני עולמות, עולם הזה ועולם הבא. אולם 
המיתה.  עונש  מלבד  השחין  בנגע  נענש  מה  מפני 
עוד  לו  ונוספו  הגזירה,  רוע  נקרע  כבר  שהרי  וביותר, 
חמש עשרה שנה, ומדוע הוצרך עדיין לרפואה על ידי 

התאנים.
ועוד, שהרי אמרו חז“ל (ערכין טז.): ”אמר רבי שמואל 
בר נחמני אמר רבי יוחנן, על שבעה דברים נגעים באין, 
שוא,  שבועת  ועל  דמים,  שפיכות  ועל  הרע,  לשון  על 
ועל גילוי עריות, ועל גסות הרוח, ועל הגזל, ועל צרות 
העין“. והרי דבר פשוט הוא כי כל שבעה דברים אלו לא 
היה שמץ מהם בחזקיהו אשר נחשב להיות משיח ה‘, 

ומפני מה לקה בחולי הנגעים.

ויסב את פניו אל הקיר
כדרך  שלא  היתה  חזקיהו  של  רפואתו  כאמור,  והנה 
הטבע. ועל תפילתו נאמר (מלכים ב‘ כ ב): ”ויַּסַּבֵ אתֶ פּנָיָו 
אלֶ הקַּיִר ויַּתִפְּלַּלֵ אלֶ ה‘“. והביאו בזה בתלמוד ירושלמי 
רבותינו  מדברי  פירושים  כמה  ה"ד)  פ"ד  (ברכות 
האמוראים, מהו אותו ’קיר‘ הנזכר בפסוק. רבי יהושע 
שעליה  הזונה,  רחב  של  הקיר  אל  שפנה  אמר  לוי  בן 
בּקְיִר החַוֹמהָ“, והתפלל  ביֵתהָּ  ”כּיִ  ב טו)  (יהושע  נאמר 
לפני ה‘, כי רחב הצילה שתי נפשות מישראל - את כלב 
ופנחס שבאו לרגל את הארץ - וזכתה להצלה לה ולכל 
משפחתה, ואם כן אבותיו של חזקיהו שקרבו את כל 
הגרים הללו תחת כנפי השכינה, על אחת כמה וכמה 

שיזכה להצלה בזכותם.
רבי חיננא בר פפא אמר כי פנה אל קירות בית המקדש 

שבנו אבותיו.
נשא  קיר השונמית  כי אל  נחמן אמר  בר  רבי שמואל 
הנביא  לאלישע  קטנה  קיר  עליית  שעשתה  עיניו, 

וזכתה לבן, ואחר כך החיה אלישע את בנה.
קירות  אל  עיניו  חזקיהו  נשא  כי  אמרו,  חכמים  ואילו 
ליבו. ומדבריהם אנו למדים שהתפלל חזקיהו ממעמקי 
מצירוף  אולם  הלב.  קירות  דרך  העוברת  תפילה  הלב 
כללות דברי חז“ל בזה, מבואר כי נטל לתפילתו את כח 
קירות בית המקדש וכח הנביאים, וכח הקיר שמכוחו 

כבשו ישראל את הארץ, והוא כוחה של ארץ ישראל.
האחרון  כפירוש  מבואר  י:)  (ברכות  בבבלי  גם 
שמעון  רבי  אמר  קיר,  ”מאי  אמרו  ושם  שבירושלמי, 
בן לקיש, מקירות לבו, שנאמר (ירמיהו ד יט) ’מעי מעי 

אוחילה קירות לבי‘“.
השימוש  ענינה  מחזקיהו,  שלמדנו  זו  תפילה  דרך 
זכה  זה  ידי  ועל  בכל כוחות התפילה הקיימים באדם. 

שתתקבל תפילתו ונתארכו ימיו ושנותיו.

רפואת הפנימיות והחיצוניות
אכן, גם לאחר כל זה, הוצרך הנביא לעסוק ברפואתו 
 - תאנים  דבלת  הבאת  על  ולצוות  צדיק,  אותו  של 
תאנים יבשות הדבוקות זו בזו - כדי לרפא את השחין.

והענין, כי שני עניני רפואות יש, רפואה פנימית ורפואה 
חיצונית. גם אחר שנרפא גופו מבפנים, הוצרך חזקיהו 
לרפואה לבית החיצון. וידוע כי העור הוא המקיף את 

וכל  והעצמות,  והבשר  הדם  שוכנים  ובתוכו  האדם, 
החלקים הפנימיים. 

נגעי בגדים  נגעי בתים,  יש;  נגעים  והנה שלושה מיני 
שוכן  שבו  הבית  בבחינת  הוא  והעור  אדם.  בני  ונגעי 
להותירו  והועילה  חזקיהו  פעל  בתפילתו  האדם. 
לרפא  הוצרך  מבחוץ  המכסה  הבית  את  אולם  בחיים, 
נס.  בתוך  נס  בה  נעשה  אשר  התאנים,  דבלת  ידי  על 

ודבר זה אומר דרשני.

תשובת חזקיהו - כנגד כל דרכו ומהלך חייו
והנראה בביאור הדבר, כי במעשה זה שהיה עם חזקיהו 
שנתבטלה  ועד  עליו  שנגזרה  הגזירה  למן  המלך, 

בתפילתו - חל שינוי עצום בכל מהלך חייו.
כל  וחיזקת את  היה חזקיהו,  הן מראשיתו מלך צדיק 
ישראל בתורה ובמידת הביטחון. ומשום כך מיאן בכל 
נפשו ומאודו לפעול פעולה אשר על ידה יצא מחלציו 
בן רשע, אשר יהפוך קערה על פיה, יעמיד צלם בהיכל 
לבוא  לבנו  יניח  וכי  אביו.  עשה  אשר  כל  את  ויקלקל 

ולעשות כן. 
אולם מניעה זו - היא עצמה הביאה עליו את הקטרוג. 

כי לא לו לעסוק בסודות שכיסה עתיק יומין.
וחולל  עמד   - בזה  שטעה  חזקיהו  הבין  כאשר  אכן, 
כל  את  המקבל  ה‘  עבד  ונעשה  מהותו,  בכל  מהפכה 
העובר עליו ויהי מה. וזאת פעל בכח התפילה, תפילה 
אשר   - ליבו  מקירות  תפילה  הלב,  ממעמקי  היוצאת 
לישראל  להם  שעמדו  הקירות  כל  מצטרפים  אליה 
משכבר הימים, כדברי הירושלמי. ועל ידי זה נשמעה 
תפילתו וניצל ממוות, ונוספו לו עוד חמש עשרה שנות 

חיים.

נחש - רפואה לשחין
הנחש  כי  מופלא,  דבר  עז:)  (שבת  בגמרא  מצינו  והנה 
הערוך  וכתב  שחין.  מין  שהוא  ל‘חפפית‘,  רפואה  הוא 
(ערך ’חף‘), כי החפפית היא אחת ממיני השחין, ונקראת 
כן על שם שצריך הלוקה בה לחכך ולחוף עצמו תמיד. 
ורפואתה על ידי שלוקחין נחש ומבשלין אותו בשמן 

זית, ומן המשחה שפין על העור. 
החכמה,  סמל  הוא  זית  שמן  כי  שמצינו  להוסיף,  ויש 

והרבה מעלות יש בו (ראה ברכות נז.; מנחות פה:). 
חזקיהו  של  למעשיו  רמז  כאן  יש  כי  הדבר,  ועומק 
עצמו, אשר כיתת את נחש הנחושת. בני ישראל בדורו 
היו סבורים כי הנחש יש בו קדושה, ואכן חפץ קדוש 
שנים  במקדש  ונשמר  ע“ה,  רבינו  משה  מימי  היה, 
הרבה. אולם טעותם היתה במה שתלו יהבם ברפואת 
ממית  הוא  אשר  הוא  ברוך  בקדוש  בטחו  ולא  הנחש, 
וכיתתו, כמי שמבשל את  כן עמד חזקיהו  ומחיה. על 
ברוך  הקדוש  ’ביקש  סוד  וזה  השחין.  לרפואת  הנחש 
’נחש‘  בגימטריא  ’משיח‘  משיח‘,  חזקיהו  לעשות  הוא 
התיקון  יבוא  ידו  ועל  כנגדו,  העומד  הוא  כי   ,(358)

לנחש.

שלימות הגילוי במכת שחין
והנה יש לדעת, כי תכלית כל המכות היתה לגלות את 
ההנהגה  נתחלפה  מצרים  ביציאת  כי  בעולם,  ה‘  שם 
מהנהגת שם ’א-ל ש-די‘ להנהגת שם הוי“ה. והכל כדי 
העולם,  בבנין  בעצמם  להשתתף  ישראל  בני  שיוכלו 
חלק  ולהיעשות  האלקית  היצירה  אל  עצמם  לחבר 

ממנה, ולהפוך את הסבלות לרכוש גדול.
יפעתה  במלוא  נתגלתה   - והצמצום  ההגבלה  מתוך 

תפארת השלימות האלקית.
הנהגת  של  חדשות  פנים  נתגלו  שחין,  ובמכת 
השלימות. תחילת המכה, בפעולה טבעית, נטילת פיח 

נס  בתוך  נס  באמת  אולם  השמימה.  והשלכתו  כבשן 
היה כאן. ראשית, עצם לקיחת הפיח, שנטלוהו משה 
של  קומצו  מלוא  והנה  חפניהם,  מלוא  שניהם  ואהרן 
משה מחזיק את שני מלואי החפניים, שלו ושל אהרן. 
ולאחר מכאן פשט האבק בכל ארץ מצרים - נס בפני 

עצמו.
והנה, את הפיח נטלו משה ואהרן מן הכבשן, וזהו רמז 
וליבנו  ובלבנים  בחומר  שעבדו  ישראל,  בני  לעבודת 
אותן בכבשן האש. ושעבוד מצרים כולו נקרא (דברים 
המתכות  את  מצרפים  שבו  כבשן   - הברזל‘  ’כור  כ)  ד 

החזקות.
אם כן, נוצרה המכה דווקא מתוך הפעולות הטבעיות, 
הרטייה  נתקנה   - השעבוד  נעשה  שבו  הדבר  ומן 

לגאולת ישראל. 
יכלו  לא  זו  במכה  שדווקא  במה  הענין  עומק  זהו 
במכה  כי  השחין,  מפני  משה  לפני  לעמוד  החרטומים 
בטעות   - ודעתם  השקפתם  כל  כי  כל  לעיני  הוכח  זו 
הטבע,  בתוך  גם  שולט  הוא  ברוך  הקדוש  כי  יסודן, 
יוצא נס מחוץ  ומתוך פעולה טבעית פשוטה למראה 
שביקשו  שהשעבוד  אלא  בלבד,  זו  ולא  הטבע.  לדרך 
דווקא  ישראל,  של  רוחם  ולהכניע  להשפיל  ידי  על 
בכל  השחין  פשט  הכבשן  מפיח  כי  מכתם,  באה  ממנו 

מצרים, ונעשה הוא מקור מפלתם.
לשינוי  ביותר  והחזק  הגדול  הביטוי  היה  זה,  דבר 
המשדד  הוי“ה  שם  להנהגת  ש-די‘  מ‘א-ל  ההנהגה, 
בכלים  השימוש  מתוך  דווקא  הטבע.  מערכות 
הגדול  האלקי  הגילוי  לצמוח  יוכל  ביותר,  הפשוטים 
ולעשותו  ליטול  אפשר  השעבוד  כלי  את  וגם  ביותר. 

כלי לגילוי האלקי, ואפילו בפעולה טבעית פשוטה.
זהו הסמל ליציאה מעבדות לחירות, מסבלות לרכוש 

גדול ומשעבוד לגאולה.

בקשת חזקיהו להשלים את המלאכה בימיו
אחר שנשיב אל ליבנו יסוד נפלא זה, נוכל לבוא ולבאר 

את המעשה אשר נעשה בחזקיהו המלך. 
חזקיהו, ביקש הקדוש ברוך הוא לעשותו משיח. אולם 
כאשר ביקש מאת ה‘ כי יכניע את סנחריב, ביקש לשכב 

על מיטתו ואפילו שירה לא יאמר, וה‘ יעשה את שלו.
הגדול  הניצחון  על  שירה  חזקיהו  יאמר  לא  ומדוע 
והישועה הנשגבה. אלא, כי השיג חזקיהו ברוח הקודש 
שעתיד לצאת ממנו מנשה, אשר ירשיע ויהרוס את כל 
אשר בנה והשיג. וחשב חזקיהו, מדוע יניח לו לרשע זה 
לבוא לעולם. מדוע לא יסיים כבר עתה את המלאכה, 
ובו תושלם מלכות בית דוד, בעת אשר הכל הולך על 
מי מנוחות, כל העם עובדים את ה‘ בקדושה ובטהרה, 
כל התינוקות עוסקים בתורה ויודעים הלכות טומאה 
וטהרה, הלא אין לך שלימות גדולה מזו. אם כן, מוטב 
והוא  ומגוג,  לגוג  יהיה סנחריב  שתבוא הגאולה עתה, 

יהיה למשיח, ותבוא הגאולה השלימה.
כבשי  ”בהדי  לו:  ואמר  והוכיחו  ישעיהו  בא  כאן  אך 

דרחמנא למה לך“. לא לך לעסוק בחשבונות שמים.

פשר סתימת האות מ'
צד.)  (סנהדרין  הגמרא  דברי  את  הזכרנו  כבר  והנה 
(ישעיה  וגו‘  קץ‘  אין  ולשלום  המשרה  ”‘למרבה  וז“ל: 
ט ו), אמר רבי תנחום, דרש בר קפרא בציפורי, מפני 
מה כל מ“ם שבאמצע תיבה פתוח, וזה סתום, ביקש 
הקדוש ברוך הוא לעשות חזקיהו משיח, וסנחריב גוג 
ומגוג. אמרה מדת הדין לפני הקדוש ברוך הוא, ’רבונו 
ישראל שאמר כמה שירות  דוד מלך  ומה  עולם,  של 
ותשבחות לפניך - לא עשיתו משיח, חזקיה שעשית 
לו כל הנסים הללו ולא אמר שירה לפניך - תעשהו 

משיח‘, לכך נסתתם“.
נציגה נא בזה את דברי רבינו האריז“ל בספר הליקוטים 

(ישעיהו סימן ל“ח), אשר את מקצתם הבאנו למעלה.

משיח  ניצוץ  היה  חזקיהו  כי  ידעת,  ”וכבר  שם:  וז“ל 
וכו‘, אמנם כבר ידעת, שחזקיהו היה מבחינת קין, ולכן 
שהיה  קין,  חזוק  מלשון  יחזקאל,  וכן  חזקיהו,  נקרא 
תלוי ברפיון. וקין הוא מצד הגבורות, והבל מהחסדים. 
כי  הגבורות.  מצד  שהוא  מי  הקליפות,  מכניע  ויותר 
מסמא את עיניהם יותר מהחסדים וכו‘. והשירה באה 
מצד הגבורות, ואילו אמר חזקיהו שירה, היה מכניע כל 

הקליפות ומסמא עיניהם, והיה נעשה משיח“.

הגע עצמך, וכי שמן שרוף של 
בישול הקוגל יש בו סגולת רפואה. 
אלא, גדול כח הצדיקים שפועלים 
מופתים וישועות גם בדבר שאין 

בו שייכות לרפואה

ג

עינים מאירות



מכת השחין - משום פגם הנחש שלא תוקן
אשר  הקושיות  את  ליישב  נוכל  רבינו,  דברי  לאור 

הקשינו למעלה על מעשה זה של חזקיהו. 
הנה, באותו זמן שראה חזקיהו כי נסתמה האות מ‘ של 
’למרבה המשרה‘, ועומד הוא למות ולא להיות משיח, 
וקיווה  ישעיהו,  הנביא  של  בתו  את  לאשה  נשא  אז 
שמא תועיל זכות שניהם יחד לבטל את רוע הגזירה. 
בתו].  בן  מנשה  ידי  על  עצמו  ישעיהו  נהרג  [ולבסוף 
ואכן הועילה תפילתו מקירות ליבו להחיותו ולהוסיף 
על ימיו חמש עשרה שנה, והיה הראשון שחלה ועמד 
עורו  והיה  נתרפא,  לא  עדיין  זאת  כל  עם  אך  מחוליו. 
מכוסה שחין, עד אשר ציווה ישעיהו להביא את דבלת 

התאנים ולרפאותו. ותמהנו מה טעם הדבר.
אך לפי כל האמור יש לבאר, כי במכת השחין שלקה 
בה חזקיהו, נרמז כי לא הצליח לתקן את זוהמת הנחש. 
כי אמנם כיתת את נחש הנחושת שנתקן לצורך רפואת 
לומר  ויש  בו,  שוגים  היו  חזקיהו  בימי  אך  ישראל, 
שעשה כן משום שסבר כי הנה באה הגאולה ושוב אין 
ויש  שטעה,  נתברר  לבסוף  אך  הנחש,  לרפואת  צריך 
צורך ברפואות. על כן בא ישעיהו והביא דבלת תאנים, 
רמז לאדם וחוה שלאחר החטא נפקחו עיניהם ולקחו 
ובזה  עצמם,  לכסות  חגורות  מהם  לעשות  תאנה  עלי 

החל תיקון החטא.

וינצלו את מצרים
נכון,  אל  ולבארם  הדברים  מהלך  את  להשלים  וכדי 
בעקבי  ולצאת  הענין,  פנימיות  את  להוסיף  עלינו 
ישראל  יציאת  אל  הענין  ולקשר  האריז“ל,  רבינו  דרך 

מסבלות מצרים וכפי שנתבאר.
בכסף  ממצרים,  ישראל  בני  יצאו  הגדול  ברכוש  הנה, 
עץ  (פרי  האריז“ל  רבינו  בדברי  אולם  ושמלות.  וזהב 
ממצרים  כי  מבואר  ג)  פרק  שמע  הקריאת  שער  חיים 
הוציאו ישראל את ניצוצי הקדושה שנפלו לשם, וכל 
ענין שעבוד מצרים, לא שעבוד גשמי לבד היה, אלא 
שעבוד רוחני. ’מצרים‘ - מלשון מצר וגבול, דבר הסוגר 
את האדם בתוכו. וזהו ענין הצמצום וההגבלה, בבחינת 
יתפשט  שלא  העולם  את  המגביל  ש-די‘,  ’א-ל  שם 
ואומר לו די, כדי ליתן לאדם חלק בגאולה ובהשלמתה. 
נמצא אם כן כי סבלות מצרים מרמז על חלקי הקדושה 
יד  תחת  וסובלים  במצרים,  וסגורים  כבולים  שהיו 

הקליפה השלטת שם.
(שער הפסוקים פרשת שמות),  רבינו האריז“ל  עוד כתב 
כי ביציאת מצרים נתקנו נשמות דור אנוש, דור המבול, 
ודור הפלגה. הרי מבואר כי כל החטאים הקשים נכללו 

בגלות מצרים.
אם כן, אין הכוונה ברכוש הגדול לרכוש הגשמי ולכסף 
והזהב בלבד, כי אמנם גם בהם זכו בני ישראל ביציאתם 
ממצרים, אולם עיקר הרכוש - רוחני היה, כפי שאמרו 
כמצודה  למצרים  ישראל  שעשאוה  ט:)  (ברכות  חז“ל 
שאין בה דגן. וכמצולה שאין בה דגים, אשר בזה רמזו 
בזה  וכפי שמרחיב  ניצוצי הקדושה שנטלו משם,  על 
הרבה רבינו האור החיים הקדוש (בראשית כח ה; שמות 

ג ז).

על כן בישר הקדוש ברוך הוא לאברהם אבינו, כי לאחר 
יצאו  אותם,  ויענו  ישראל  בני  את  מצרים  שישעבדו 
עימם  שהלכו  מה  וזהו  גדול.  ברכוש  מתוכם  ישראל 
ממצרים עם רב מאוד עד אין מספר - אלו כל ניצוצי 

הקדושה.
הקדושה  ניצוצות  רוב  הגאלו  מצרים  ביציאת  ואכן, 
ביאת  עד  לתיקון  והנותרים  הקליפות,  לבין  שנפלו 

המשיח - מיעוט הם כלפיהם.

אופן הבאת השחין - רמז להעלאת הניצוצות
הכבשן,  פיח  את  משה  לקח  שחין  במכת  עתה  והנה 
ישראל  נשתעבדו  שבו  הברזל  לכור  היה  סמל  אשר 
בחומר ובלבנים, וממנו יצאה המכה. הפיח הוא פסולת 
חלקי  כי  ללמד  שבו,  ביותר  השפל  והמקום  הכבשן 
היו  ומשם  מצרים,  זוהמת  תוככי  את  נפלו  הקדושה 

ישראל צריכים להוציאם.
וזהו שפעל משה עתה כי נטל את החלק השפל ביותר 
הניצוצות  להעלאת  רמז  השמימה,  וזרקו  שבכבשן, 

כי  לעשות.  החרטומים  היו  לא   - זה  ודבר  לשורשם. 
כל  הטומאה  לכוחות  אין  הניצוצות,  בירור  בעבודת 

אחיזה.
מכות  מכוונות  האריז“ל,  רבינו  של  דרכו  לפי  והנה, 
זה  ולפי  לעילא,  מתתא  ספירות,  עשר  כנגד  מצרים 
מידת  כנגד  מכוונת  השישית  שחין  מכת  כי  עולה 
הגבורה. [וכפי שהבאנו למעלה מדבריו שאכן חזקיהו 
המלך נאזר בגבורה לחזק ולרומם קרן התורה, אולם 

חסרה לו השירה הבאה גם היא מן הגבורות].

מכת שחין - בחלק שבין הפנימי והחיצון
עולה אם כן, כי כל המכות פעלו את העלאת הניצוצות, 
אך בפרט היה הדבר במכת שחין, אשר בה ניטל הכלי 
להפך  הגאולה,  לכלי  ונהפך  לשעבוד  שימש  אשר 
יכלו  לא   - זה  ודבר  גדול.  לרכוש  מצרים  סבלות  את 
החרטומים לעמוד בו, כי נפלה קומתם ולא תוסיף קום.
בשרם,  בעור  השחין  שפגע  במה  הענין  עומק  זהו 
העומד  והוא  האדם,  גוף  של  החיצוני  המעטה  שהוא 
ידי  על  היתה  המכה  צורת  וגם  החוץ.  ובין  הפנים  בין 
הפיח, שהוא חומר דק שכמעט אין בו חומריות, ועולה 

מן האש שהיא יסוד הקרוב לרוחניות.
החיבור  נקודת  על  עמדה  שחין  מכת  כי  נלמד  מכאן 
כביתו  שהוא  בעור  ופגעה  לחיצוניות,  הפנימיות  בין 
אל  הגשמיות  העלאת  סדר  על  רמזה  ובזה  אדם,  של 

הרוחניות, להעלות את הקדושה לשורשה הראשון.
כי  חיקוי,  במעשי  אלא  כוחם  אין  החרטומים,  ואילו 
ואמנם  מפסולת הקדושה,  בא  של הטומאה  כוחה  כל 
כח  בה  ואין  שקר  כולה  אך  הקדושה,  מן  היא  יונקת 
יוכלו החיצונים לדמות  רק לחיצוניות הקדושה  כלל. 
עצמם, אולם בנקודה הפנימית אשר בה החיבור - מיד 

הם נופלים.

תכלית התורה והעבודה
בימי  בתורה  נקראות  המכות  ושאר  שחין  מכת  והנה, 
השובבי“ם. ויש לידע כי זהו המכוון גם בכל התיקונים 
 - העולה  תורת  זאת  אלו,  בימים  הנעשים  הגדולים 
רבינו  וכפי שכתב  ניצוצי הקדושה למקומם,  להעלות 
עסק  תכלית  זהו  כי  לז)  ז  (ויקרא  הקדוש  החיים  האור 

התורה.
גם גאולת ישראל ממצרים, אשר נועדה כאמור להעלות 
ניצוצות הקדושה, תלויה היתה בעסק התורה הקדושה, 
’עבודה  כי  כז.)  דף  (ח“א  הקדוש  בזוהר  שדרשו  וכפי 
זה  ו‘בלבנים‘  וחומר,  קל  זה  ’בחומר‘  קושיא,  זו  קשה‘ 
ליבון ההלכה, ’ובכל עבודה בשדה‘ זו ברייתא, ו‘את כל 

עבודתם אשר עבדו בהם בפרך‘ זו משנה.
את  ותיקנו  ישראל  באו  מצרים  שבשעבוד  ומאחר 
וכנ“ל  הפלגה  ודור  המבול  ודור  אנוש  דור  נפשות 
מדברי האריז“ל, לכן גם כל חלק וחלק מפרטי השעבוד 

קשור היה בענין זה.

גואל ראשון וגואל אחרון
ממוצא הדברים, כי מעשיו של משה רבינו הביאו את 
השחין על המצרים, ובזה גופא נעשה תיקון לישראל. 
וגם במדבר עשה משה את נחש הנחושת, אשר בלשון 
’נחש‘  כי  השחין,  לענין  תיקון  בו  יש  לשון  על  נופל 
אותיות ’שחן‘. ובזה בא התיקון לחלק החיצוני שבאדם.
עוסקים  היו  שכולם  חזקיהו  של  דורו  כך,  ומשום 
בתורה, ראויים היו להיות דורו של משיח, שהרי ביאת 
הגואל  רבינו  משה  כי  התורה,  בלימוד  תלויה  המשיח 
הראשון, הוא הגואל האחרון, ואין משה חפץ לגאול עם 
רבינו האור החיים הקדוש  כדברי  מן התורה,  בטלנים 
חזקיהו,  עליו  עמד  זה  דבר  כ).  כז  (שמות  הנודעים 

ומשום כך ביקש לסיים את התיקון בזמנו ולא להמשיך 
הדבר,  נשלם  לא  לבסוף  אולם  תולדות.  ולהעמיד 
והוצרך הנביא להביא לו תאנים, אשר בהן החל תיקון 

חטא אדם הראשון.

תיקון הקדושה הנרמז ב'קיר'
מצינו  הראשון  באדם  גם  לחזקיהו  בדומה  ובאמת 
תולדות,  להוליד  רצה  לא  שחטא  לאחר  כי  זו,  סברא 
ופירש מן האשה מאה ושלושים שנה, ורק לאחר מכן 

נולד שת, אשר ממנו הושתת העולם.
כי  שם),  הליקוטים  (ספר  האריז“ל  רבינו  כותב  כך  על 
הסב  אשה,  נשא  שלא  במה  חטאו  את  לתקן  בכדי 
חזקיהו את פניו אל הקיר. כי זה הקיר רומז אל תיקון 
בו פגם  וכדוגמת אדם הראשון שהיה  עניני הקדושה, 
הוצרך  כך  האשה,  מן  פרוש  שהיה  בשנים  זה  בענין 

חזקיהו לתקן דבר זה.
כי  ה)  ז  רבה  (במדבר  חז“ל  שדרשו  במה  לרמוז  יש  וכן 
מקין,  לדבר  וראיה  דמים,  שפיכות  על  באה  הצרעת 
רבי  אמר  אות‘,  לקין  ה‘  ’וישם  טו)  ד  (בראשית  ”שנאמר 
נחמיה, זו הצרעת, נאמר כאן אות ונאמר בחזקיהו אות, 
הרי  שחין“.  כאן  אף  שחין,  בחזקיהו  האמור  אות  מה 
החטא,  לתיקון  בא  חזקיהו  על  שבא  השחין  כי  מבואר 
כדוגמת חטאו של קין אשר כאמור בא חזקיהו משורשו.
את  לפרש  בכדי  חז“ל  שהביאו  בדוגמאות  ובאמת, 
הזונה  כי רחב  זה.  נמצא רמז לענין  כן  גם  ענין הקיר, 
היתה בשפל המדרגה ומכל אומות העולם היו פוקדים 
אותה (ראה זבחים קטז:), אך הקיר שבביתה היה מקום 
לו  שעשתה  הנביא  אלישע  וכן  ותיקון.  קדושה  של 
השונמית עליית קיר, אמרו חז“ל (ברכות י:) כי המעלה 
שראתה אצלו היתה שלא נראה פגם במיטתו, ומשום 

כך היה הקיר קדוש.
המקודשים  הקירות  בכל  להיאחז  חזקיהו  ביקש 
והתפלל  בא  ואז  המקדש,  בית  בקירות  וכן  הנזכרים, 
מקירות לבו, ואמר לפני ה‘ יתברך כי אם התביעה עליו 
היא משום שלא נשא אשה, הרי כל זאת עשה משום 
וישא  ילך  מיד   - בכך  חפץ  ה‘  אין  ואם  לתקן,  שרצה 
ויוליד בנים. וגם מה שכיתת את נחש הנחושת,  אשה 
לא  אז  אשר  המשיח,  ביאת  את  שביקש  משום  היה 

יצטרכו לרפואות אחרות.
ושלח  תפילתו,  לקול  הוא  ברוך  הקדוש  שמע  ואכן, 
ידי דבלת התאנים  נס, על  נס בתוך  ניסית,  לו רפואה 

שמטבעה מנוגדת לרפואה.
במה  היה  במצרים,  שנעשה  התיקון  מן  חלק  גם  ואכן, 
שהולידו ישראל ששה בכרס אחת. והמצרים שביקשו 
לחבל בכרם בית ישראל ואמרו ’פן ירבה‘, נענשו בשחין.

חוליינו הוא נשא
אצל  שנמצאו  שחין  נגעי  אותם  כי  הדבר,  ומפליא 
לעשותו  הוא  ברוך  הקדוש  שביקש  המלך  חזקיהו 
משיח, נמצאו גם אצל מלך המשיח עצמו, כפי המסופר 
בפתחה  יושב  המשיח  שמלך  צח.),  (סנהדרין  בגמרא 
מנגעים  הסובלים  השחין  בעלי  העניים  בין  רומי  של 
תחבושותיהם  כל  את  פותחים  העניים  וכל  ופצעים, 
יחד וקושרים אחר כך את כולן יחד, ואילו הוא פותח 
ללכת  השמים  מן  לו  יאמרו  שמא  אחת,  וקושר  אחת 
רגע.  אפילו  להתעכב  רוצה  ואינו  ישראל,  את  ולגאול 
אימתי  ולשאלתו  לוי,  בן  יהושע  רבי  פגשו  זה  במקום 
ידי  על  כך  אחר  שנתפרש  וכפי  ’היום‘,  לו  אמר  יבוא 

אליהו הנביא, ’היום - אם בקולו תשמעו‘.
למדנו כאן כי מלך המשיח מיוסר בנגעים בעוונותיהם 

של ישראל, ורפואת הנגעים שייכת לביאתו במהרה.

היום אם בקולו תשמעו
הנה כי כן, כפי שאמר לו המשיח לרבי יהושע בן לוי, 
היו  מיד   - אחד  יום  תשובה  עושים  ישראל  היו  אילו 
משיח,  מנשמת  ניצוץ  היה  המלך  חזקיהו  נגאלים. 
וראויה היתה הגאולה לבוא בימיו, מכאן למדנו כי בכל 
דור ודור שולח הקדוש ברוך הוא ניצוץ משיח לגאול 

את ישראל, אם רק ישובו בתשובה.
על כן, נתחזק בעד עמנו ובעד אלקינו להרבות מעשים 
במהרה  להיגאל  שנזכה  כדי  בתשובה,  ולשוב  טובים 

בימינו, אמן.

דווקא מתוך השימוש בכלים הפשוטים 
ביותר, יוכל לצמוח הגילוי האלקי הגדול 

ביותר. וגם את כלי השעבוד אפשר 
ליטול ולעשותו כלי לגילוי האלקי, 

ואפילו בפעולה טבעית פשוטה 

newsletter.mechubarim@gmail.com :לשמיעת השיעורים - קול הלשון: 03-6171077 | לקבלת הגיליון בדוא"ל

עינים מאירות



פרשת וארא

עורי עורי שיר דברי - 
התפילה בשבת

הודו לה‘ כי טוב
תיקן רבנו הבעל שם טוב הקדוש לומר עם 
ק”ז שבתהלים  כניסת השבת, את מזמור 
כי  טוב  כי  לה’  ‘הודו  במילים  הפותח 
לעולם חסדו. יאמרו גאולי ה’ אשר גאלם 
ממנו  אשר  המזמור  הוא  וגו’,  צר’  מיד 
)נד:(  ברכות  במסכת  ז”ל  חכמינו  למדו 
על ארבעה הצריכים להודות, יורדי הים, 
הולכי מדבריות, ומי שהיה חולה ונתרפא 

ומי שהיה חבוש בבית האסורים ויצא.
בשלח(  )פר’  עינים’  ’מאור  הקדוש  בספר 
לבורא  השבח  בא  זה  במזמור  כי  נתבאר 
מעמקי  הקדושה  ניצוצות  העלאת  על 

הקלפות בכל ערב שבת.
כידוע, שבכל דבר הקים בעולם יש ניצוץ 
קדוש ממעל המחיה אותו, כי בעת שחטא 
הקדושה  חלקי  נתפזרו  הראשון  אדם 
הנקראים  והם  הגשמי  בעולם  ונתערבו 
ניצוצות, כאשר כח הטומאה גובר, נסתרת 
מקור  אל  להביט  היכולת  האדם  מעין 
ניצוץ  אותו  וגם  בהם,  החבויה  הקדושה 
על ששבוי  גדול  בצער  שרוי  קדושה  של 

הוא בין קליפות הטומאה.
ונשמות  פעמים  שבויים,  ניצוצות  אותם 
מגולגלות הם הצריכות תקון לעצמן, אשר 
עמקי  בין  כשבויים  הזה  לעולם  נשתלחו 
הקליפות עד שיבוא אדם כשר ויתקן אותן 

על ידי מעשיו הטובים.
את  הקדוש  טוב  שם  הבעל  שבאר  וכמו 
בהם  נפשם  צמאים  גם  ‘רעבים  הפסוק 
תתעטף’, שסיבת הרעב והצמא היא מפני 
שהנפש - הניצוצות הקדושים - מתעטפת 

בלבושים זרים.
מתרוממת  השבת  כניסת  ולקראת 
בשרשה  ודבקה  הבריאה,  כל  ומתעלה 
מתבטלים  הטומאה  כחות  וכל  העליון, 
כלא היו. וממילא זוכים כל אותם ניצוצות 
קדושים לצאת ממאסרם ולחבור לחלקם 

הטוב בגבול הקדושה.
כנגד אותם ניצוצות נאמרו פסוקי מזמור 
זה, כאמור ‘יאמרו גאולי ה’ אשר גאלם מיד 
צר’, כי בשעה זו זוכים הניצוצות לגאולה 

ומשבחים הם ומרננים לפני הבורא.
דרך  בישימון  במדבר  ‘תעו  האמור  וזהו 
ה’  אל  ויצעקו  וגו’.  מצאו  לא  מושב  עיר 
וגו’.  וצלמות’  יושבי חשך  וגו’.  בצר להם 
מכוונים  כלם  המזמור,  פסוקי  שאר  וכן 
כנגד ניצוצות אלו הזוכים לגאולה בשעה 
על  חי  לקל  ומרננים  שבת,  ערב  של  זו 

שזכו לכך.
כעין זה באר הרב הקדוש רבי מנחם מנדל 
)פר’  שלום’  ’אהבת  בספרו  זי”ע  מקוסוב 
על  נגרמת  זו  שפעולה  והוסיף  תשא(,  כי 
ידי שמהרהר אדם בתשובה שלמה בערב 

שיגאלו  הוא  זוכה  כך  ידי  על  ורק  שבת, 
בידו  ויסייעו  צר  מיד  ניצוצות  אותם  כל 
לומר שירות ותשבחות ביום השבת לפני 

הבורא. 
אהרן  רבי  הקדוש  הרב  כתב  זה  בענין 
בא  )פר’  אהרן’  ’בית  בספרו  זי”ע  מקרלין 
ד״ה שמעתי( את ששמע שפעם אחת בעת 
שהיה ה’בעל שם טוב’ מקבל את השבת 
על פני השדה, הגביהו הצאן שרעו בשדה 
את רגליהם הקדמיות, ועמדו על רגליהם 

האחוריות כבני אדם.
והסבירו צדיקים, שהעלה הבעל שם טוב 
את כל העולם על ידי קבלת שבת למקורו 
בסביבתו  שהיו  הברואים  וכל  הראשון, 
נתעלו לשרשם הגבוה, והגביהו את עצמם 

בגשמיות ממש.

אשר גאלם מיד צר
ניצל הרב הקדוש  ומופלאה  ניסית  בדרך 
רבי אהרן מבעלזא זי”ע מציפרני הנאצים 

הארורים.
לסקוהל  הרבי  נמלט  בעלזא  מהעיירה 
מפרמישלאן  לפרמישלאן,  ומשם 
ומשם  לבוכניה  משם  לוישניצה, 
שבהונגריה,  לבודפסט  משם  לקראקא, 
עם  יחד  הנאצים,  ידי  על  שנכבשה  אחר 
נוספים  ויהודים  מבילגורייא,  הרב  אחיו 

ממקורביו במטרה להגיע לארץ ישראל.
לאחר מספר חדשים בהם שהה בהונגריה, 

המשיך בדרכו לארץ ישראל.
בערב  תש”ד,  שנת  בטבת  כ”ה  בתאריך 
שבת קודש פרשת וארא, בשעות הבוקר, 
גבול  שעל  סוילינגראד  לעיר  הרבי  הגיע 
בולגריה וטורקיה. היה זה השלב המכריע 
נתונה  שבולגריה  כיון  ההצלה,  מסע  של 
בעוד  הנאצי,  השלטון  תחת  היתה 
שטורקיה היתה נייטראלית, והיתה מדינה 

חפשית.
עלו  הגבול,  למעבר  הרכבת  כשהגיעה 

חיילי הצבא הנאצי לביקורת.
מחופשים  שהיו  היהודים,  הרכבת  נוסעי 
רועדים  בעצמם,  מכונסים  ישבו  לנכרים, 

מפחד, ולבם הלם מפני הבאות.
עלו  הגסטאפו  ואנשי  עצרה,  הרכבת 
אולם  רב,  זמן  ארכה  הבדיקה  לביקורת. 
בשלום.  עברה  היא  דשמיא  בסייעתא 

נפשם היתה להם לשלל! 
בחסדי שמים נצל הרבי מבעלזא מידם של 
הצוררים הארורים, ויצא מאפלה לאורה. 

טורקיים  חיילים  לרכבת  עלו  מכן  לאחר 
עברו  בסופם  משלהם,  בדיקות  וערכו 
לצאת  שעמדה  אחרת,  לרכבת  הנוסעים 

משם לעבר איסטנבול שבטורקיה.
נרות  הדלקת  זמן  הגיע  ברכבת  בעודם 
חמה  צללי  נטו  וכאשר  קודש,  שבת 

התחילה הרכבת בנסיעתה מהגבול. 
בנסיעה זו השתתפו גם הרב החסיד רבי 
ואחיינו  מסיגט,  ז”ל  פלדמן  דב  יששכר 

פועל ישועות בקרב הארץ
אל  משה  ויצעק  פרעה  מעם  ואהרן  משה  ’ויצא 
)שמות  ה’ על דבר הצפרדעים אשר שם לפרעה’ 

ח ח(.
בלום  עמרם  רבי  מהגאון  שערים’  ’בית  בספר 
מאויפאלו זיע”א, מובאת תשובה מעניינת אותה 
זיע”א  מראצפערט  הירצקא  רבי  להרה”ק  כתב 
אליו  מגיעים  כאשר  יעשה  מה  אותו  ששאל 
חוליהם,  עבור  שיתפלל  ממנו  ומבקשים  נכרים 

האם ראוי הדבר לעשות כן. 
רבי עמרם מאריך בתשובתו ובתוך הדברים כותב 
להתפלל  להתיר  מפורשת  ראיה  להביא  שיש 
וכן  אבימלך,  על  אבינו  אברהם  של  מתפילתו 
הרשע  פרעה  על  רבינו  משה  של  מתפילתו 

המוזכרת בפרשת השבוע, וכה לשונו:
‘ותחלה אקדים דעלה בדעתי דמקרא מלא הוא 
כתיב  בראשית  והוא  גוי  בעד  להתפלל  דמותר 
פי  על  אף  אבימלך’  לרפאות  אברהם  ‘ויתפלל 
שהיו עובדי עבודה זרה ולא קימו שבע מצות, 
‘רק  ואמר  דמים  שפיכות  על  אותם  חשד  דהא 
אין יראת אלהים’, ואין לומר משום איבה שהיה 
אליו  נכנע  היה  אבימלך  שהרי  ממנו,  מתירא 

ופיסו בממון. 
ואף  פרעה  בעד  התפלל  ע”ה  רבנו  משה  וכן 
שאמר ’לא ידעתי את ה’’ והיו עובדי עבודה זרה 
ושטופי זמה ערות הארץ ולא קימו שבע מצות, 
ולא שייך משום איבה, דהא היה אלהים לפרעה 
ונכנס ויוצא שלא ברשות, אלא על כרחך דמותר 

להתפלל’.
לאחר מכן פקפק בראיה זו מחמת הכלל שאין 
זז  למדין מקודם מתן תורה, אולם למעשה לא 
חולה  נכרי  עבור  להתפלל  שמותר  ממסקנתו 
למות, שכן לדעת כמה מפרשים  נוטה  אף אם 
אם אינו עובד עבודה זרה מותר לרפאותו, וכל 
שכן נכרים בזמן הזה שהם אינם עובדי עבודה 
זרה. וכל שכן כאשר הגוי מבקש ממנו להתפלל 
שהוא  מוכיח  הוא  זה  במעשהו  הרי  בעבורו, 

מאמין באלוקי ישראל, ומותר להתפלל בעדו.
ואתחנן(  )פרשת  ושמש’  ’מאור  הקדוש  בספר 
של  שמו  קידוש  בענין  נפלאים  דברים  נכתבו 
הבורא יתברך הנגרם על ידי הישועה שפועלים 
המשתוקקים  עולם  באי  בעבור  הצדיקים 
לתפילתם, וביניהם אנשים אשר לא מבני ישראל 
את  הצדיקים  שלומדים  ידי  על  זאת  כל  המה, 

תורת ה’ בדביקות אלוקית. וכה לשונו הקדוש:
‘איתא בספרים קדושים, וגם שמעתי ממעשיות 
מקדושי העליונים, כי כשאיש ישראלי הוא לומד 
מתלהט  אזי  גדול  ודבקות  בהתלהבות  התורה 
אש סביבותיו, ואז רואה הכל כאז במתן תורה, 
וכאשר  רקיעים.  השבעה  כל  לישראל  שנפתח 
איש ישראלי עוסק כך בתורה בהתלהבות כל כך 
ונתקבלה  למעלה,  רשם  עשאה  תפלתו  גם  אזי 
בעולמות עליונים ומשפיע שפע טובות לכל באי 
עולם המשתוקקים לתפלתו, אף לאיש נכרי אשר 
עבורו  שיתפלל  ממנו  המבקש  ישראל  מבני  לא 
לפעל לו איזה דבר, והצדיק הלז רואה שיהיה על 
ידי זה קדוש השם אזי יוכל גם כן לפעל לו תכף 

בתפלתו. 
בעין  רואה  אזי  ענינו,  לו  פועל  הצדיק  וכאשר 
לקבלו  הצדיק,  של  לתפלתו  ה’  שקרוב  הערל 
תכף. ובזה נתעלו בני ישראל אף אצל הגוים, כי 
אצלם  קרוב  הוא  ברוך  שהקדוש  בחוש  רואים 
תורתם  ידי  על  הוא  וזה  בתפלתם.  לשמע 
הנעשות בהתלהבות אזי גם תפלתם נתקבל תכף 

לפעל למעלה.

קוויטל של גוי
ואכן צדיקים רבים לא היו נמנעים להשפיע שפע 
טובה וברכה גם לגויים שבאו לחלות את פניהם, 
ועל ידי כך קידשו את שמו של הקדוש ברוך הוא 

בפי העמים.
כך מסופר על הרה”ק רבי מנחם מנדל מרימנוב 
נודע  הרבה,  וצדקותו  מקדושתו  שלבד  זיע”א, 
כפועל ישועות בקרב הארץ וכבעל מופת עצום. 
הכירו  גויי הארצות  ואף  יצא למרחקים,  שמעו 

בכוחותיו השמימיים. 
מנחם  רבי  של  הסתלקותו  לאחר  רבות  שנים 
נסיך  רימנוב  העיר  בשערי  הופיע  זיע”א  מנדל 
פולני ישיש בשם דרובסקי, דמות נערצת בעיני 
מגיבורי  אחד  את  בו  שראה  הפולני  ההמון 
האומה בהיותו שריד ללוחמי מלחמת השחרור 

הפולנית בשנת תקצ”א. 
בשונה מרבים מידידיו היה הנסיך מאוהדי העם 

היהודי, ופעל רבות למען יהודי פולין. 
כל אצילי הסביבה התכנסו על מנת לחלוק כבוד 
לנסיך הישיש. מה רבה היתה פליאתם לשמוע 
כי מטרת בואו היא לשאת תפילה על קברו של 
ניצב  מהרה  עד  במקום.  הטמון  היהודי  הצדיק 
הנסיך בשערי בית העלמין היהודי כשאת פניו 
מקבלים ראשי הקהל, שהכירו טובה לנסיך על 

פעולותיו הברוכות למען יהודי המדינה. 
כאשר ראה הנסיך את אותות הפליאה על פניהם 
של היהודים והנכרים שסובבו אותו, פתח וסיפר 
את סיפורו האישי, שבו התגלה מה פשר ייחסו 

יוצא הדופן ליהודי המדינה.
‘כאשר הייתי ילד בן שמונה תקפה אותי מחלה 
אנושה וחשוכת מרפא, אימי הזעיקה אל מיטתי 
את כל גדולי הרופאים, אולם הללו נאלצו לשוב 
על עקבותיהם כלעומת שבאו. הכל היו תמימי 
דעים כי המחלה נמצאת בשלב מתקדם מאוד, 
אחד  כל  האומללה  לאימי  בעדינות  רמזו  והם 

בדרכו הוא, כי אפסו הסיכויים לחיי.
ועוגמת  צער  מרוב  נפשה  את  ידעה  לא  אימי 
נפש. היא אהבה אותי כנפשה, והמחשבה על כך 
שאני עומד למות בעוד ימים ספורים הטריפה 
אימי  של  הטובות  מידידותיה  אחת  דעתה.  את 
בפריסטיק  לה:  אמרה  הרב  בצערה  שראתה 
מרימנוב[  הרה”ק  של  הראשון  מושבו  ]מקום 
ישנו צדיק יהודי שבכוחו לחולל ישועות למעלה 
מדרך הטבע, סעי אליו, שמא יפעל רפואה עבור 

בנך.
מעירנו  המרחק  וקר.  חורפי  לילה  זה  היה 
נובושילצי, עד לפרישטיק היה רב למדי, ובתנאי 
נסיעה קשים שכאלו, המסע התארך עוד שעות 
מרובות, ובכל זאת אמי שנתלתה בדברי חברתה 

המשך בעמוד ב’ המשך בעמוד ב’

מרגליות יקרות ואבני חושן,
פנינים נפלאים וסיפורי צדיקים

דברי הגות ורעיון
מאוצרות תורת החסידות
משובצות זהב ומסודרות
משיעוריו ושיחותיו של

רבי מנחם מנדל פומרנץ שליט“א

שבת קודש
אכסוף נועם שבת

בקדושת השבת וסגולתה

על התורה
שלהבות קודש והגיונות חכמה

מפרשת השבוע



המשך מעמוד א’ על התורה
כטובע הנאחז בקש, האיצה בעגלון לרתום 
את הסוסים ולצאת עוד הלילה אל הצדיק 

היהודי. 
בשעה חמש לפנות בוקר הגיע הכרכרה אל 
עירו של הצדיק. הם פנו מיד אל ביתו של 
הרבי, שם פגשו במשמשו של הרבי וביקשו 
ממנו להיכנס אל הרבי בתכיפות. המשמש 
שהיה מורגל בכגון דא, פנה אל הרבי והודיע 
אמר:  דקה  כעבור  הנסיכה.  של  בואה  על 
בשעה  להיכנס.  תוכלו  בדיוק  תשע  בשעה 
תשע, נכנסה אימי אל הרבי, וסיפרה לפניו 

בבכי נסער על צרתה הקשה.
’כלום קוסם אני שאת באה אלי’? שאל הרבי. 
אולם אמא לא התבלבלה והשיבה ברורות: 

באורח  ביותר  הקרוב  האדם  הוא  הרבי  ’לא. 
תפלתו  כן  ועל  מאחרים,  השי”ת  אל  חייו 

מתקבלת יותר ברצון’. 
מחוץ  נא  ‘המתינו  הרבי,  השיב  כך’  ‘אם 
מהחדר.  יצאה  אמא  בעדו’.  ואעתיר  לחדר 
דלת חדרו של הרבי נותרה פתוחה במקצת, 
ודרכה ראתה אמא את המחזה עליו סיפרה 
לי בשנים הבאות שוב ושוב: הרבי פרש לקרן 
זיעה כיסו  זווית והתפלל בלהט עד שאגלי 
כך במשך שלושה שעות, הפציר  פניו.  את 
הרבי, בכה, התחנן, כאילו מדובר בילדו הוא. 

אחר שלוש שעות קרא הרבי לאימי. 
השמיע  הרבי  מעל  האורלוגין שעמד  שעון 
כאשר   .12 לשעה  הגיעו  עם  ארוך  צלצול 

נדם קולו של השעון, אמר הרבי: 
‘בשניה שהשעון צלצל, חל שיפור כל שהוא 
במצבו של הילד, שיפור זה הוא אות לבאות, 
אט  אט  ויחלים  הילד  ילך  ואילך  שמכאן 
ממחלתו. כאשר יבריא לגמרי, הביאו אותו 

אלי ואברך אותו’.
אמא יצאה מחדרו של הרבי מעודדת וחזרה 
לביתה. כשהגיעה לבית, נוכחה לראות כי לא 
חל כל שינוי במצב, היא שאלה את המשרת 

האם אירע משהו עם הילד בזמן היעדרה. 
‘לא קרה כל דבר משמעותי, ענה המשרת, 
מעט  התעורר  הוא   12 שבשעה  לכך  פרט 

וביקש בקול חלוש מעט מים לשתות’. 
מכאן ואילך, סיפר הנסיך דרובסקי, המחלה 
נסוגה לאחור בצעדים מהירים ביותר, כעבור 
העיר  ברחוב  ארוכה, התהלכתי  לא  תקופה 
כאחד האדם, ללא כל זכר למצב הקשה בו 
כעבור  קלה.  תקופה  לפני  אך  שרוי  הייתי 
אל  אימי  אם  יחד  נסעתי  מספר,  שבועות 
להתיחס  לי  והורה  שברכני  הקדוש  הצדיק 
אל יהודים בנדיבות לב. כל חיי שמרתי על 
הבטחתי, וכעת לעת זקנתי רציתי להשתטח 

על קברו’.
כאשר הגיע הנסיך אל קברו של הרבי, הרבה 
כתובה  פתקה  שם  הותיר  ולבסוף  בבכייה, 
בשפה הפולנית, אותה פתקה התגלגלה לידו 
בספרו  העיד  אהרן מארכוס, אשר  רבי  של 
‘החסידות’ שראה את תוכנה וכך היה כתוב 

בה:
בעד  ויעקב  יצחק  אברהם  נשמות  התפללו 
נשמתו של המנוח מנדיל טורם )שם משפחתו 
של רבי מנחם מנדל(. ואתה מנדיל, אם נצבת 
כבר לפני כסא הכבוד, התפלל בעד העמים 
המדוכאים ישראל ופולין. התפלל בעדי בעד 
ילדי ונכדי. מיציסלב דרובסקי בן ויקטוריה.

זה חי וזה מת
הופיע  מקוזניץ  הקדוש  המגיד  של  בחצרו 
אל  להיכנס  וביקש  פולני,  נסיך  אחד  יום 
כי  למגיד  בצער  סיפר  נכנס  כאשר  הרבי. 
כבר חלפו שנים רבות מנישואיו, והוא עדיין 
לא זכה לבן, הוא מבקש שהרבי יברך אותו 

שיזכה בקרוב לחבוק בן בזרועותיו. 
‘רבונו  ואמר:  נשא המגיד את עיניו למרום 
של עולם, אינספור גויים יש לך בעולמך, מה 
איכפת לך שיהיה עוד גוי אחד, שעל ידי כך 
יתקדש שמך בעיני העמים’... ואכן לתקופת 
השנה חבק הנסיך בזרועותיו תינוק קטנטן.

לאחר זמן רב, כאשר נפגש הנסיך עם אחיו, 
הצדיק  על  מרובה  בהתפעלות  לו  סיפר 

היהודי שנושע מפיו. 
- ‘אה... השיב האח בזלזול מופגן, איך תאמין 
ללא  שגם  לך  אומר  אני  שכאלו,  ל’הבלים’ 
זמן.  בן באותו  נולד לך  ברכת הצדיק, היה 
יודע מה, הוסיף בביטחון מופרז, אני יוכיח 
היהודי,  הראבין  לדברי  ערך  כל  אין  כי  לך 
אסע אליו ואבקש בדמעות שיברך את בני 
‘החולה’ שיבריא ממחלתו... הלוא אתה יודע 
כי הצדיק  שהוא בריא כשור, או אז תראה 
ימינו לשמאלו, התיז  בין  יודע  אינו  היהודי 

בלעג’.
זחוח  לקוזניץ  הגיע האח  ימים  כמה  לאחר 
וטוב לב, משוכנע בהצלחתו. הוא נכנס אל 
ובקול  צער,  ארשת  פניו  על  עטה  המגיד, 
בנו.  של  ‘מחלתו’  על  למגיד  סיפר  בוכים 
והגיב:  דבריו,  את  רב  בקשב  שמע  המגיד 
‘מוטב שתשוב לביתך בהקדם האפשרי, כך 
בטרם  בנך  את  לראות  הפחות  לכל  תוכל 

ימות’... 
כאשר שב האח אל ביתו נחרד לראות שבנו 
את  בקושי  נושם  המיטה  על  מוטל  הבריון 
ספורים  ימים  כעבור  האחרונות.  נשימותיו 

מת הנער. קפידתו של הצדיק פגעה בו.

למען דעת כל עמי הארץ
זיע”א  קלויזנבורג  מצאנז  הרה”ק  סיפר  כן 
)אמרי יציב מאמר יג( על הגוים שהיו מוקירים 
בהערצה מרובה את הרבנים והצדיקים. הם 
גלגלי  את  ונשקו  ישראל  גדולי  אחרי  רצו 
המרכבה שהסיעה אותם. הם היו גם רגילים 
וישועות,  רפואות  בבקשות  לפניהם  לבוא 
את  להם  והמשיכו  להם  נענו  והצדיקים 
מבוקשם, למען ידעו כי יש אלקים בישראל 

ויאמינו בה’ הוא האלקים. 
נכרים  שהגיעו  ילדותי  מימי  זכורני  כך 
צבי  רבי  ]הרה”ק  אאמו”ר  כ”ק  אל  ונכריות 
הירש מרודניק[ זיע”א, וביקשו ממנו שיברך 
והוא נעתר לבקשתם  ויתפלל בעדם,  אותם 
ובירכם במה שהוצרכו, ולא רצה לקבל מהם 
שום טובת הנאה. אחרי כמה שבועות חזרו 
הצדיק  ברכת  שנתקיים  על  להודות  ובאו 

ונושעו. 
צדיקים  של  למנהגם  בנוגע  מרתק  סיפור 
מנת  על  נכרים  בעד  גם  ישועות  לפעול 
לקדש את שם ה’, אירע אצל הרה”ק ה’חקל 

יצחק’ מספינקא זיע”א. 
מכתבים  הרבי  אל  מגיעים  היו  יום  מידי 
כולו.  והעולם  המדינה  רחבי  מכל  רבים 
יהודים רבים שנבצר מהם להגיע בעצמם אל 
חצרו של הרבי, היו שולחים את בקשותיהם 
ושאלותיהם דרך הדואר, והיו מקבלים מענה 
הרבי  של  משמשו  תקופה.  לאחר  מפורט 
היה עובר על המכתבים, והיה מכניס לרבי 

במרוכז את כל מה שהתקבל באותו יום.
יום אחד צדה עיניו של רבי חיים המשמש, 
מברק בלתי שיגרתי, שהגיע מבית המלוכה 
האנגלי. הוא נכתב במקורו באנגלית ותורגם 
שם  תובן,  שהבקשה  מנת  על  לגרמנית 
נתבקש ’הראבינער אייזיק ווייס הנמצא כעת 
המלך  עבור  להתפלל  בבקשה  במונקאטש, 
מלך  אלכסנדריא,  אמו  שם  החמישי,  ג’ורג’ 
אנגליה ומגנה של פלשתינא [ארץ ישראל], 

שיחיה ויהיה בריא’.
לו  והראה  הרבי  אל  המשמש  נכנס  כאשר 
את המברק המלכותי, ציווה למשמש להשיב 
שלמה.  ברפואה  המלך  את  מברך  הרבי  כי 
לאחר שהרבי חתם על המברק, הוא נשלח 
חזרה לבית המלוכה. בספר שושלת ספינקא 
)עמ’ שלא( ניתן אף לראות את צילום המברק 

המקורי שנשלח אל הרבי מבית המלוכה.
ברכתו של הרבי פעלה, וכעבור תקופה קם 
שילם  הטוב  כהכרת  חוליו.  ממיטת  המלך 
שהוכנס  תורה  ספר  כתיבת  עבור  המלך 
היהודי  שברובע  החורבה  הכנסת  בית  אל 

בירושלים. 
כך התקדש שם אלוקי ישראל בעיני העמים 

על ידי הרבי מספינקא זיע”א.

המשך מעמוד א’ שבת קודש
הרב החסיד רבי לוי יצחק מגיד ז”ל מסאטמר, עם 

בני משפחותיהם.
כיון שהגיעה שעת קבלת שבת, נכנסו רבי יששכר 
ופתחו  הרבי,  ישב  בו  לקרון  יצחק  לוי  ורבי  דב 
החסידים  כמנהג  ‘הודו’  באמירת  בהתרגשות 
חסידי  והיו  היות  עליהם,  הרגיל  ויז’ניץ  בנוסח 

אטיניא שמגזע בית ויז’ניץ.
לבם  את  השנים  שפכו  עצומה  בהתעוררות 
צלמות,  מגיא  שהצילם  עולם  לבורא  בהודיה 

ואליהם הצטרף הרבי מבעלזא.
כשהגיעו לפסוק ‘יאמרו גאולי ה’ אשר גאלם מיד 

צר’, אמר הרבי לרבי יששכר דב: 
נאך  איבער  עס  זאג  גוט,  זייער  עס  זאגסט  “דו 
א-מאהל – אתה אומר זאת טוב מאד, חזור על כך 

שוב...”
פעמים,  מספר  זה  פסוק  ולומר  לחזר  צוה  וכך 

שוב ושוב... 
כנור מתחת לטלית בשבת?

הים  ‘יורדי  הכתובים  נאמרו  המזמור  פסוקי  בין 
ראו  המה  רבים.  במים  מלאכה  עושי  באניות 
מעשי ה’ ונפלאותיו במצולה. ויאמר ויעמד רוח 
תהומות  ירדו  שמים  יעלו  גליו.  ותרומם  סערה 
וכל  כשכור  וינועו  יחוגו  תתמוגג.  ברעה  נפשם 

חכמתם תתבלע’ )כג-כז(.
אהרן  רבי  הקדוש  הרב  סיפר  לזה  בהקשר 
מפלשטין נכד הרב הקדוש רבי צבי אריה מאליק 
זי”ע  אברהם מסטרעטין  רבי  הקדוש  הרב  וחתן 

מעשה מופלא: 
“קודם עלותי לארץ ישראל, בקשתי ליטול ברכת 
שאול  יוסף  רבי  המפורסם  הגאון  מאת  פרידה 
הלוי נתנזון זצ”ל, רבה הנודע של למברג ומגדולי 
משיבי דורו אשר התפרסם על שם חיבורו ’שואל 

ומשיב’. 
יפות  פנים  בסבר  קבלני  מעונו,  אל  כשנכנסתי 

ואמר:
צדיקי  מגזע קדש של  כי אתם  בכם  אני  “רואה 

החסידות; אמרו לי נא מהיכן מחצבתכם?” 
נעניתי ואמרתי: “אני נכדו של הרב הקדוש רבי 
מרדכי מקרמניץ זי”ע, בנו של המגיד הגדול הרב 

הקדוש רבי יחיאל מיכל מזלוטשוב”. 
יוסף שאול ואמר: “דעו לכם כי  שמע זאת רבי 
זקנכם, הרב הקדוש רבי מרדכי, הוא זה שניקר 
אותי והוציא מפנימיותי את כל ההתנגדות לדרך 

החסידות. 
כראות רבי יוסף שאול את תמיהתי הגדולה על 
התבטאות מופלאה זו, סיפר לי את שארע עמו 

בצעירותו:
נישא  שנים,  עשרה  חמש  כבן  מאד,  צעיר  בגיל 
נתנזון עם  הלוי  יוסף שאול  רבי  העילוי הצעיר 
בת דודה של אמו, רבי יצחק אהרן הלוי איטינגא, 

ושמו הלך לפניו כגאון נפלא ביותר. 
המופלג  גיסו  עם  יחד  בתורה  ושוקד  היה  יושב 
ובצותא  זצ”ל,  איטינגא  זאב  מרדכי  רבי  הגאון 
מחדשים חידושי תורה מופלאים, שלימים נדפסו 
בחבור הנודע ’מגן גבורים’ על ספר ‘שלחן ערוך’ 

חלק ‘ארח חיים’.
דרכי  אל  גדולה  התעוררות  היתה  ימים  באותם 
החסידות, והיא סחפה אחריה את מיטב הבחורים 
והאברכים אשר עזבו את מקומות מגוריהם ונהרו 
לחסות בצל כנפיהם של צדיקי הדור שהשפיעו 
עליהם שפע רב של תורה וחסידות מנהר היוצא 
מעדן – תורתו של אור שבעת הימים רבנו הבעל 

שם טוב מנוחתו עדן.
יוסף  רבי  של  בעיניו  לצנינים  היתה  זו  תופעה 

שאול. 
מילדותו גדל בבית של גדולי תורה שהיו מתנגדים 
המחודשת  מהתופעה  וחששו  החסידות  לדרכי 

אותה לא הכירו מאבותיהם ורבותיהם.
לימוד  יוסף שאול שיש להפיץ את  רבי  החליט 
חלק הנגלה שבתורה ברבים, ועל ידי כך למעט 

את השפעת החסידות.
על פי השמועות שהגיעו לאזניו, סבר רבי יוסף 
בקנה  עולה  אינה  כי החסידות  שאול בתמימות 
אחד עם לימוד התורה, והיא זו שתעמוד בפרץ.

שיעורי  של  שורה  בעירו  שאול  יוסף  רבי  יסד 
חכמים  תלמידי  אברכים  ושלח  ברבים,  תורה 
להפיץ את התורה, כשהוא עצמו משמש כמגיד 

רבים מן השיעורים. 
ובתי  כנסיות  בבתי  מסתובב  היה  בבד  בד 
עיתים  לקבוע  הרבים  את  ומעורר  מדרשות 
עתה  שזה  שיעורים  באותם  ולהשתתף  לתורה 

נוסדו.
מלבד עיסוקו של רבי יוסף שאול בהפצת לימוד 
התורה והקמת שיעורים, רב היה כחו בקסם שעל 
שפתותיו, ובכשרונו הגדול היטיב להסביר במתק 
החסידות  מתורת  להתרחק  ראוי  מדוע  לשון 
דרך  ממשיכי  הצדיקים  אל  מהנסיעה  ולהמנע 

הבעל שם טוב.
השוה  כשהצד  מפיו,  נשמעו  שונים  טיעונים 

שבהם שאין כל תועלת בדרכי החסידות. 
דומה היה עליו כי המלחמה הגדולה שהוא מנהל 
נגד החסידות נוחלת הצלחה מרובה. עמלו הרב 
נשא פרי ומלאה הארץ דעה את השם, המונים 
משתתפים בשיעורים וקול התורה נשמע ברמה 

בחוצות העיר.
ויהי היום, נודע לרבי יוסף שאול כי אחד המיוחד 
מרדכי  רבי  הקדוש  הרב  החסידות,  מצדיקי 
מקרמניץ, עושה את דרכו לעירו, ובדעתו לחון 
בה  להישאר  ואף  שבת  לקראת  העיר  פני  את 

לשבת קדש ולימים שאחריה. 
רבי יוסף שאול לא טרח כלל לברר היכן מתכוון 
מתוך  שלחנותיו,  את  ולערוך  להתפלל  הצדיק 
שכבר  העיר  יהודי  מרבית  כי  היה  שבטוח 
אל  ילכו  לא  הקבועים  בשיעוריו  משתתפים 
הצדיק. בואו של הצדיק נחשב בעיניו אפוא לדבר 

שולי שלא אמור לעורר את תשומת לבו.
אל  שאול  יוסף  רבי  הגיע  השבת  כניסת  עם 
שבת,  ערב  מדי  כהרגלו  המרכזי  הכנסת  בית 
היחיד  האדם  כמעט  הוא  כי  גילה  ולהפתעתו 

בבית הכנסת. 
מלא  הכנסת  בית  היה  כבר  כתקונם  בשבתות 
הפעם  אך  קודש,  לשבת  המתכוננים  באנשים 
אנשים  שלשה  ריק;  כמעט  הכנסת  בית  היה 
נראים  היו  הם  ואף  הכנסת,  בית  בפאתי  ישבו 

כמשתוממים על כך שבית הכנסת נותר ריק.
התישב רבי יוסף שאול על מקומו הקבוע כשהוא 
חושב לעצמו שבודאי ארע דבר מה בעיר ולכן 
הציבור מתעכב להגיע. שמא תקלה ארעה בבית 
המרחץ העירוני ובגין כך עדיין לא הגיע הקהל. 

עיכוב  אלא  זה  “אין  עצמו,  את  הרגיע  “בודאי”, 
בני העיר  כל  נראה את  דקות  ובעוד כמה  זמני 

מגיעים לבית הכנסת”.
נותר בשממונו,  ובית הכנסת  צללי ערב  כשנטו 
יצא רבי יוסף שאול לרחוב העיר לקבץ אנשים 
שיבואו אל בית הכנסת כדי להשלים מנין, אלא 
שהרחוב היה שומם ואנשים כמעט ולא נראו. אך 
בקושי ובעמל רב עלה בידו לכונן מנין מצומצם 

לתפלת ליל שבת.
לברר  יצא  כאשר  התפילה,  כשהסתימה  מיד 
את  העיר  ברחוב  פגש  כולם,  נעלמו  להיכן 
עתה  שב  הוא  הנה  כי  לו  שסיפר  ממכריו  אחד 
מהתפילה אצל הצדיק מקרמניץ, שם השתתפו 
עם רב מבני הקהילה, וכי עתיד הוא תכף ומיד 
לחזור אל עריכת השלחן הטהור אותו עתיד הרבי 

לערוך בעוד שעה קלה.
ביתו  אל  שאול  יוסף  רבי  הלך  מחשבות  אחוז 
כדבר  ארע  כיצד  מהרהר  שבת.  סעודת  לאכול 
בביסוס שיעורי  רבות  כה  הזה, לאחר שהשקיע 
כיצד ארע הדבר  אנפין.  רבת  ובהסברה  התורה 
החסידות  מצדיקי  אחד  כאשר  האמת,  שברגע 
בית  את  נוטש  כולו  הציבור  העיר,  אל  מגיע 

הכנסת והולך להתפלל במחיצתו.
לאחר לבטים רבים הגיע רבי יוסף שאול למסקנה 
על  לתהות  אלא  מבקש  אינו  הציבור  בודאי  כי 
מכירים.  אינם  שאותו  החדש  הרבי  של  קנקנו 
בטח חפצים הם להכירו, ולאחר שכבר השתתפו 
אצלו פעם אחת בתפילה, בודאי יבינו את הטעות 

שעשו ויחזרו כולם אל בית הכנסת. 
מתוך מחשבה זו הגיע למחרת לתפילת שחרית 
בצפרא דשבתא, כשהוא מבקש להאמין כי בית 
שהמציאות  אלא  באנשים.  מלא  יהיה  הכנסת 
ריק  הכנסת  בית  היה  הפעם  אחרת;  היתה 

לחלוטין.
אפלו אותם מתי מספר שהיו אמש בבית הכנסת 

המשך בעמוד ד’



צעק ליבם אל ה‘
‘ויצא משה ואהרן מעם פרעה ויצעק משה 
אל ה’ על דבר הצפרדעים אשר שם לפרעה’ 

)שמות ח ח( 
זקנו  בשם  הקשה  צדיק’  ’שפתי  בספר 
כך  כל  נזעק  מדוע  זיע”א  ה’חידושי הרי”ם’ 
המכות  הפסקת  על  בתפילתו  רבינו  משה 
וכן  כאן  בכתוב  שמשמע  כפי  במצרים, 
על  מספרת  כשהתורה  נוספים  במקומות 
תפילתו של משה רבינו היא נוקטת בלשונות 
של ריבוי תפילה ותחנונים, כמו ‘ויעתר משה 

אל ה’’, ‘ויפרוש כפיו אל ה’’.
וביאר באופן נפלא כי כשם שהעולם נברא 
אופני  עשרה  יש  כך  מאמרות,  בעשרה 
של  לשונות  עשרה  נמשכו  שמהם  תפילה 
היו תחת  תפילה. כל עשרת הדרכים הללו 
שליטת קליפת מצרים הטמאה, שהחשיכה 
לשפוך  מהם  ומנעה  ישראל,  של  ליבם  את 

שיח לפני הקדוש ברוך הוא.
בכל מכה ומכה נמוגה לאיטה קליפת מצרים 
מתחת  השתחררה  פעם  בכל  וכך  הטמאה, 
נוספת של תפילה,  יד הסטרא אחרא לשון 
לתפילה  להגיע  חדשה  דרך  אלא  שאינה 
זו הסיבה שהתורה מדגישה  ראויה והגונה. 
כל כך את תפילתו צעקתו ופרישת כפיו של 

משה רבינו אל ה’ בעת עשרת המכות.
כדברים האלה כתב גם גיסו ובן דודו, הרב 
בשם  זי”ע,  מגור  אמת’  ’שפת  בעל  הקדוש 
כי  לאמר  והוסיף  הרי”ם’,  ה’חידושי  זקנם 
‘כל הצרות שעברו על אבותינו במצרים היה 

לבוא לבחינת התפילה’.
מציין  אלו  נפלאים  לדברים  וחיזוק  כסמך 
ה’שפת אמת’ ללשונו המרטיט של המדרש 

)שמו”ר כא ה( ונביא אותם במלואם:
...’כך ישראל כשהיו במצרים והיו משעבדים 
עיניהם  ותולין  צועקים  התחילו  בהם 
להקב”ה שנאמר )שמות ב כג-כה( ‘ויהי בימים 
‘וירא אלהים  ויזעקו’, מיד  וגו’  הרבים ההם 
הוא  ברוך  הקדוש  התחיל  ישראל’.  בני  את 
מוציאן משם ביד חזקה ובזרוע נטויה והיה 
הקדוש ברוך הוא מבקש לשמוע את קולם 
פעם אחרת ולא היו רוצים, מה עשה גירה 
‘ופרעה  שנאמר  אחריהם  לרדוף  לפרעה 
ה’’.  אל  ישראל  בני  ‘ויצעקו  מיד  הקריב’, 
לכך  הוא,  ברוך  הקדוש  אמר  שעה  באותה 
)שיר  שנאמר  קולכם,  לשמוע  מבקש  הייתי 
‘השמיעני  הסלע,  בחגוי  יונתי  יד(  ב  השירים 
קולך’,  את  ‘השמיעני  אלא  אומר  אינו  קול’ 

אותו הקול שכבר שמעתי במצרים...


פנים רבות יש לתפילה. יש תפילה חרישית 
כתפילתה  אדם,  של  מליבו  היישר  הנובעת 
לא  וקולה  נעות  שפתיה  ש’רק  חנה  של 
בחינה  בפסוקים  מצאנו  מאידך  ישמע’. 
הקול  בהרמת  הנעשית  תפילה  של  נוספת 
ובזעקה, כתפילתו של משה רבינו המתוארת 
‘צעק  יח(  ב  )איכה  הכתוב  וכלשון  בפרשה, 

ליבם אל ה’’.
בעיקר מצוי הדבר כאשר חש האדם כי הוא 
נקלע למיצר ומצוקה, ועליו להשליך את כל 
יהבו על בוראו, או אז מרים הוא את קולו 
בתפילתו וזועק אל אביו שבשמים שיושיעו, 
)דב”ר  לברכה  זכרונם  רבותינו  וכפי שאמרו 
של  לשונות  מעשרה  אחת  ‘צעקה’  כי  א(  ב 

תפילה היא.
יפה  בתפילה  הצעקה  של  כוחה  אין  ברם, 
שהאדם  ככל  אלא  ומצוקה,  צרה  בעת  רק 
שעון יותר על בוראו, וחש בוודאות כי אינו 
במאומה  לעצמו  להועיל  אופן  בשום  יכול 
אם לא על ידי תפילה רותחת מעומק הלב, 
בזעקה  פורצת התפילה מגרונו מאליה  אזי 
המוחלטת  הישענותו  את  המבטאת  גדולה, 

והתלותית על אביו שבשמים.
כדברים האלה מצאנו בזוהר הקדוש שהפליג 
בשבחה.  והרבה  בתפילה,  הצעקה  במעלת 
ובכי  דצלי  מאן  ‘האי  כ.(:  )ח”ב  כתב  וכה 
וצעיק עד לא יכיל למירחש בשפוותיה, האי 
ולעולם לא  צלותא שלימתא, דהיא בליבא, 

וצועק  ובוכה  ]-מי שמתפלל  ריקניא  הדרא 
עד שאינו יכול לבטא בשפתיו, זו היא תפלה 
חוזרת  אינה  ולעולם  בלב,  שהיא  שלמה, 
ריקם[. אמר רבי יהודה גדולה צעקה שקורע 
גזר דינו של אדם מכל ימיו. רבי יצחק אמר 
של  הדין  מדת  על  שמושלת  צעקה  גדולה 
שמושלת  צעקה  גדולה  אמר  רבי  מעלה. 
דבריו  כאן  עד  הבא’.  ובעולם  הזה  בעולם 

הנפלאים של הזוהר הקדוש.


של  הקודש  היכלות  אל  קמעא  ונציץ  הבה 
הקדושים  רבותינו  זיע”א  עליון  קדושי 
לדורותיהם, ונראה את המראה הנורא כיצד 
תפילתם,  בשעת  סביבותיהם  האש  ליהטה 
איבריהם  וכל  כארי  קולם  התגבר  איככה 

נטלו חלק בעת ששפכו ליבם נוכח פני ה’.
את  להביא  הראוי  מן  ובראשונה,  בראש 
אלעזר  חיים  רבי  הקדוש  הגאון  של  עדותו 
ממונקאטש זי”ע )‘דברי תורה’ מהדורה תליתאי 
שבעת  אור  החסידות,  מייסד  על  פו(,  אות 
שהיה  טוב הקדוש  רבינו הבעל שם  הימים 
נוהג להתפלל ברגש עצום ובהתלהבות רבה.

מרבה  היה  לרבים,  התגלה  טרם  עוד 
כך  ואחר  ה’,  לפני  שיח  ולשפוך  להתבודד 
בהתגלותו היה מתפלל לפני העמוד כשליח 
שהיו  בתפלותיו  העולם  לב  ועורר  ציבור, 

בקול חזק ביותר.
בהנהגה קדושה זו החזיקו רבים מהתלמידים 
קדושי עליון, ממשיכי דרכו של רבינו הבעל 

שם טוב הקדוש.

’בואי בשלום‘ בליזענסק
כוחה של תפילה בהתלהבות ובצעקת הלב, 
קודש,  ורגשי  חיות  ולהשפיע  לפעול  יפה 
לא רק על המתפלל עצמו, אלא אפילו על 
השומעים אותו, בבחינת ‘דברים היוצאים מן 

הלב – נכנסים אל הלב’.
לעתים תכופות היה הרב הקדוש רבי שלמה 
בצל  להסתופף  נוסע  זי”ע  מויליפולי  זלמן 
זי”ע.  מבעלזא  שלום  רבי  הקדוש  הצדיק 
פעם אחת נסע לבעלז עם עגלון אחד שהיה 
אדם פשוט ומגושם ביותר ולא ניחן בבינה 

יתרה.
בדרך סיפר לו העגלון שהוא עוד נסע עם 
לרב  היתה  כוונתו  ל’מיילך’,  הזאת  העגלה 
זי”ע,  מליזענסק  אלימלך  רבי  הרבי  הקדוש 

וכה סיפר:
“הייתי נוסע לליזענסק לעתים תכופות עם 
הוא  ורבי מנדלי מרימנוב”.  החוזה מלובלין 
ביטא את שמם בלי התואר רבי. “ועוד הרבה 

חסידים”.
והמשיך ואמר: “אני מוכרח להגיד שהם היו 

אנשים קשים ומרים!”
מוייליפולי:  זלמן  שלמה  רבי  אותו  שאל 

“במה הם קשים ומרים?”
ענה לו: “כל הדרך עשו לי צרות! כשהרימותי 
לי,  נתנו  לא  בסוסים,  להרביץ  השוט  את 
הוכרחתי  חיים.  בעלי  לצער  ואמרו שאסור 
לנסוע כל הדרך לאט לאט, כדי לא לעייף 
את הסוסים חלילה. וכל פעם אמרו לי: תן 

לסוסים לאכול ולשתות.
מהעגלה  ירדו  לליזענסק,  סמוך  כשבאנו 
אחריהם:  צעקתי  העירה.  לרוץ  והתחילו 
‘חכמים’ כמוכם, למה אתם יורדים מהעגלה, 
לכם  ולמה  העירה,  נוסע  כך  בין  אני  הלא 

ללכת ברגל? אך הם לא שמעו בקולי ורצו.
להם  נתתי  כמותם,  ‘חכם’  הייתי  לא  אני 
לרוץ, ואני נסעתי העירה. נכנסתי לאכסניה. 
להם  ונתתי  באורווה  הסוסים  את  העמדתי 
הלכתי  אכלתי,  להתפלל,  הלכתי  לאכול. 

למרחץ ושכבתי לישון.
לקבלת שבת הלכתי אל הרבי שלהם. רציתי 
באתי  האלה.  החכמים  נוסעים  למי  לראות 
יד  על  עומד  שהרבי  ראיתי  המדרש,  לבית 
עד  הגיעו  שלו  הקולות  וצועק.  העמוד 
ככה  אחריו.  והם  צועק  הוא  השמים.  לב 
צועק,  הוא  בצעקות.  התפילה  כל  התנהלה 

והם אחריו.
אך  כך,  כל  צועקים  הם  מדוע  הבנתי  לא 

מיילך  של  טליתו  נפלה  התפילה  באמצע 
הבנתי  כסלק,  אדום  שלו  שהצוואר  וראיתי 
שהוא שתה בקבוק שלם יי”ש טוב, ובגלל זה 
אבל כשהסתובב  וצועק.  כך  כל  אדום  הוא 
לשיר ‘בואי בשלום’ ראיתי בפנים שלו שהוא 
שתה  מקודם  אם  הבנתי,  לא  כמת.  חיוור 
יי”ש, מדוע כעת הוא כה חיוור? עד היום אני 

לא יכול להבין את זה...”
“אבל”, סיים העגלון, “כשהתחיל לשיר ’בואי 

בשלום’ – היה מה לשמוע...”
ובעל העגלה, אותו אדם גס ומגושם, שר את 

הניגון ששמע אז, ובכה...
אמר רבי שלמה זלמן: “מאיש פשוט וגס זה 
אלימלך!  רבי  הרבי  של  כוחו  להבין  יכולים 
חמישים שנה אחרי אותו ניגון ששמע מפיו, 

נתעורר לתשובה ובכה!
ומכך, אנו יכולים רק לנסות ולתאר לעצמנו, 
הרבי  את  ששמעו  הצדיקים  גדולי  את 

מתפלל ואת התעוררותם הנפלאה. 

ואני תפילה
מתלמידיו הגדולים של המגיד הגדול הרבי 
הצדיק  היה  זי”ע,  ממעזריטש  בער  דב  רבי 
הקדוש רבי שלמה מקרלין זי”ע, וצדיקי דורו 

היו אומרים עליו שהוא משיח בן יוסף.
עמוד העבודה היה הצדיק הקדוש מקרלין, 
עוקר היה הרים בכח תפלתו, שהיתה ממש 
אחר  פעם  בכל  כמעט  לה’,  נפש  במסירות 
מרוב  דם,  מגופו  יצא  כי  רואים  היו  התפלה 

התלהבותו.
היה  התפילה,  קודם  יום,  שבכל  ומסופר, 
הולך להפרד מזוגתו, שמא יסתלק מן העולם 

מחמת דביקותו.
בתפילה עצמה היה שואג כארי וקולו נשמע 
שלוש  אורכת  היתה  חול  וביום  למרחוק, 

שעות תמימות.
של  דין  בבית  גדול  קטרוג  היה  אחת  פעם 
מעלה בדבר התפילה שבני ישראל מזלזלין 
שהיא  הגם  בכוונה,  מתפללים  ואין  בה 
עולם,  של  ברומו  שעומדים  מהדברים 
ומחמת הקטרוג עמד מלך אחד ורצה לגזור 

גזירה לבטל את התפלה מעם בני ישראל.
להמלך  והחליטו  בשמים,  רעש  נעשה 
הצדיקים  אולם  העליון,  מעולם  בצדיקים 
ישראל  בני  שהרי  הגזירה,  על  הסכימו 
עליהם  באה  אמת  ובדין  בתפילה,  מזלזלים 

הגזירה.
רבי שלמה, אמר  כאשר שאלו משמים את 
כי הוא מקבל על עצמו להתפלל במסירות 
להשלים  וכך  ישראל,  כלל  בעד  ובכוונה 

בשבילם את החסרון.
)תהלים  תפילה’  ‘ואני  אמר  מליצה  בדרך 
ותעלה  אתפלל,  לבדי  אני  כלומר,  ד(,  קט 

התפילה בשביל הכלל.
אכן, עלה בידו של רבי שלמה ובטלה הגזירה, 
את  שלמה  רבי  מסר  אכן  מצמרר,  ובאופן 
לימים,  כאשר  כפשוטו,  התפילה  על  נפשו 
בשבת קודש פרשת בלק תקנ”ב, בעיצומה 
באמירת  שאחז  בשעה  מוסף  תפלת  של 
ישראל,  ושונא  רוצח  קוזק  בו  ירה  ‘כתר’, 
ופצעו באורח אנוש, עד שנפטר חמשה ימים 

לאחר מכן, ביום כ”ב תמוז.

חוצפה חיובית
צדיקי  הסבירו  בתפילה  הצעקה  ענין  את 
היו במיוחד דבר  בית קרלין, שם מדגישים 
זה כידוע, כי הוא מיוסד על דברי רבותינו 
ה”א(  פ”ב  )תענית  ירושלמי  בתלמוד  ז”ל 
כי  בחזקה’,  אלקים  אל  ‘ויקראו  הפסוק  על 
מאנשי נינוה שקראו אל אלקים ‘בחזקה’, יש 
לרשעים,  אפילו  מועילה  שהחוצפה  ללמוד 
בחינה  שהיא  בקול  הצעקה  שבאמצעות 

המקטרג  על  נינוה  אנשי  גברו  חוצפה,  של 
וביטלו את הגזירה להפוך את עירם.

הבורא,  של  אהוביו  ישראל  לבני  שכן,  כל 
שמצפה הוא לקולם ומשתוקק לתפלתם.

הרב  של  הגדול  תלמידו  היה  אומר  וכך 
הקדוש רבי שלמה מקרלין, הוא הרב הקדוש 
חז”ל  על מאמר  זי”ע,  רבי אורי מסטרליסק 
חוצפא  דמשיחא  “בעקבתא  מט:(  )סוטה 
יסגי”, שסמוך לביאת המשיח תרבה העזות 
זה  ענין  נאמר  שבפשוטו  שאף  והחוצפה, 
על  גם  לפרשו  אפשר  השלילה,  דרך  על 
דרך החיוב והשבח, שאפילו שיהיה היהודי 
באותה תקופה ריק מתורה ומעשים טובים 
ויהיה מונח בדיוטא התחתונה בדעת ויראה 
רחמנא ליצלן, אף על פי כן יעז פניו להתחזק 

ולצעוק בתפלה ובפסוקי דזמרה.
היא  הזה  בעולם  היהודי  עבודת  עיקר  כי 

התחזקות בכל מצב שבו הוא נמצא. 

צעקת הלב
לא  חלק  כי  לציין  יש  האמור,  כל  עם  יחד 
מבוטל מגדולי מאורי החסידות נוהגים היו 
והיו  בלחישה,  ואפילו  במתינות  להתפלל 
שאף הורו לבאי בית מדרשם שלא יתפללו 

בצעקות.
לא  דלהלן,  מהמעשים  שעולה  כפי  אולם, 
היתה התנגדותם אלא על צעקה היוצאת מן 
הפה לבד, ולא על צעקה היוצאת מפנימיות 

הלב.
אחרי פטירת הרב הקדוש רבי אהרן מקרלין 
מחסידי  כמה  הגיעו  אהרן’,  ’בית  בעל  זי”ע 
הרב  בצל  בבעלזא,  שבתם  לשבות  קרלין 

הקדוש רבי יהושע זי”ע.
שלום,  ברכת  לקבל  הקודש  אל  כשנכנסו 
שלא  מבעלזא  הקדוש  הרב  מהם  ביקש 
המקובל  כפי  ובצעקות  בקולות  יתפללו 

אצלם.
פסוקי  בעת  בבוקר  וכן  קודש  שבת  בליל 
כפקודת  ברוחם  הבאים  שלטו  דזמרה 
הקודש עליהם, אולם כשהגיעו ל’נשמת’ כבר 
פרצה  ה’נשמת’  וצעקת  להתאפק,  יכלו  לא 

מתוכם בקולות וברקים כדרכם...
אחר התפילה באו החסידים במבוכה לחלות 
את פני הרבי על שהמרו את פיו, ולא שמרו 

את בקשתו.
כשנכנסו אל הקודש, חייך הרבי ואמר להם: 
מחמת  סתם  תצעקו  שלא  היתה  “כוונתי 
המתפרצת  צעקה  אבל  לכך,  אתם  שרגילים 
מאליה ממעמקי הלב, מבלי יכולת להתאפק 
מרוב ההתלהבות בתפילה - על כך כלל לא 

היתה כוונתי...”
רבי  הקדוש  הגאון  את  שאלו  כאשר  כך, 
צדוק הכהן מלובלין, מדוע ידידו ורבו, הרב 
זי”ע  רבי יהודה לייב אייגר מלובלין  הקדוש 
היה נוהג להתפלל בקולות ובכיות, שלא כפי 
שנהג רבו הקדוש רבי מרדכי יוסף מאיזביצא 

זי”ע שהיה מתפלל בדממה.
נענה רבי צדוק ואמר: “אצלו הצעקה היתה 

יוצאת מאליה!” 
כי צעקה הבאה מפנימיות הלב, צעקת אמת 

היא!
הקדוש  הרב  התפלל  אחת  שפעם  ומסופר, 
חול  ביום  מנחה  זי”ע  מקוריץ  פינחס  רבי 
ישראל’  ל’שומר  וכשהגיע  העמוד,  לפני 

התרגש וקרא את המילים בצעקה גדולה.
ברחוב,  הדוכסית  עברה  זמן  באותו  בדיוק 
סמוך לבית המדרש, וכששמעה את הצעקה, 
נמוך  לתוך החלון שהיה  גופה  את  הרכינה 
מצד הרחוב, ואמרה: “כמה צעקה זו אמיתית 

ויוצאת מן הלב בלי שום שקר ורמיה”.
כשסיפרו זאת לר’ פנחס, ענה ואמר: “גם גוי 

יודע מהי אמת!” 

תפילה
פנינים ומרגליות בעניני
עבודה שבלב זו תפילה

המשך בעמוד ד’



לשמיעת השיעורים - קול הלשון:
03-6171077

המשך מעמוד ג’ תפילה
המרכזי הלכו בבוקר לבית מדרשו 

של הרבי מקרמניץ. 
המנין  השלמת  מלאכת  הפעם 
היתה קשה וסבוכה יותר. כל אלו 
אליהם  פנה  שאול  יוסף  שרבי 

בבקשה ובתחנונים סרבו. 
מבין  הראשון  שהוא  כששמעו 
עשרת אנשי המנין שמצויים בבית 
יעשה  שמוטב  לו  אמרו  הכנסת, 
אילו יבוא גם הוא להתפלל אצל 

הרבי האורח. 
כמובן שהוא לא נאות לכך בשום 
אופן, ורק לאחר שעה ארוכה של 
מנין  לקבץ  בידו  עלה  תחנונים 
מצומצם לתפילת שחרית ומוסף.

רגליו  נשאוהו  התפילה  לאחר 
לבית מדרשו של הצדיק האורח. 
מוכרח הוא לדעת מה זה ועל מה 
בני העיר את  כל  זנחו  זה. מדוע 
בית הכנסת ועברו להתפלל אצל 
רבי זה, וכל הסבריו ופעולותיו לא 

הועילו מאומה.
היה  המדרש  לבית  כניסתו  עם 
נדמה לרבי יוסף שאול כי שומע 
הוא קולו של כנור נפלא שהפורט 
נעימות  להשמיע  מפליא  עליו 

מרגשות ומרטיטות לב. 
וראה  ולכאן  לכאן  הביט  הוא 
בצפיפות  עומדים  אנשים  המוני 
בהתרגשות  ומתפללים  גדולה 
גדולה,  ובהתלהבות  מרובה 
נשמע  כולם  קולות  כשמעל 
הצדיק  של  והמתוק  הזך  קולו 

מקרמניץ.
ידוע כי הרב הקדוש רבי אברהם 
יהושע העשיל מאפטא זי”ע בעל 
’אוהב ישראל’ הגיד על רבי מרדכי 
הקדושה  נשמתו  כי  מקרמניץ, 
ובנגוניו  הנגינה,  מהיכל  חצובה 
את  ומקרב  מושך  היה  הקדושים 

לב ישראל לאבינו שבשמים. 
הרבי  השמיע  תפלה  באותה  גם 
ומתוק מאוד  קול ערב  מקרמניץ 

שהמיס את לבבות השומעים.
רבי יוסף שאול פילס לעצמו דרך 
בין ההמונים עד שהגיע אל הרבי 
הגדולה  בטליתו  מעוטף  שעמד 

ושורר בנעימות ‘נשמת כל חי’.
רבי יוסף שאול הוקסם מהנגינה, 
לעצמו  הרשה  לא  אולם 

להתפתות: 
“אין זה קולו של הרבי אלא קולו 
של כלי נגינה אותו מחביא הצדיק 
והקהל  הגדולה,  לטליתו  מתחת 
משוכנע  לתפלתו  שמאזין  הרב 
מחמת  וגבוה  פלאי  ענין  זהו  כי 

דבקותו בבורא”. 
רבי  של  כעסו  גבר  לרגע  מרגע 
דבקים  כביכול  שאול;  יוסף 
קודש,  בשבת  ורבם  החסידים 
של  שבת  חילול  כאן  שיש  בעוד 
מתחת  מנגן  כשהרבי  ממש, 

לטלית...
והתקרב  שאול  יוסף  רבי  נדחף 
מתחת  מציץ  כשהוא  הרבי,  אל 
לטלית, אלא שלא היה זכר לשום 

כלי שהוא. 
סדור  מנח  כשלפניו  עמד  הצדיק 
האריז”ל, ופיו מרנן במלים ’נשמת 
בהתפשטות  כשהוא  חי’  כל 

הגשמיות. 
רבי יוסף שאול נפל מתעלף...

התאושש  רב  זמן  לאחר  רק 
והלך לביתו לסעוד סעודת שבת 
לבית  שב  כסיימו  תכף  בחיפזון. 

מדרשו של הרבי. 

הרבי  של  הנוראה  דיוקנו  דמות 
העת,  כל  עיניו  לנגד  עמדה 
ויראת  יראת הכבוד  עליו  מטילה 

הרוממות.
אחרי סעודה שלישית, החליט רבי 
יוסף שאול ללכת לבית המדרש. 
המדרש  בבית  השוררת  בחשכה 
יאלץ  ולא  איש,  בו  יבחין  לא 
שעד  כמי  מעשהו,  את  להסביר 
ההליכה  נגד  ברמה  דרש  אמש 

לצדיקים וביטול התורה.
הדלת,  את  כשפתח  עשה.  כך 
שררה דממה. הרבי היה באמצע 
מה,  משום  אך  התורה,  אמירת 
שבאותו  שאול  יוסף  רבי  הבחין 

רגע שנכנס, פסק הרבי מדבריו.
כעבור כמה רגעים ארוכים, פתח 
תורה  דברי  ואמר  שוב  הרבי 

שירדו חדרי בטן:
אומר  השלום  עליו  המלך  “דוד 
‘יורדי  כג–כז(:  )קז  תהלים  בספר 
מלאכה  עושי  באניות  הים 
ה’  מעשי  ראו  המה  רבים.  במים 
ונפלאותיו במצולה. ויאמר ויעמד 
יעלו  גליו.  ותרומם  סערה  רוח 
שמים ירדו תהומות נפשם ברעה 
וינועו כשכור וכל  יחוגו  תתמוגג. 

חכמתם תתבלע’.
‘יורדי הים באניות’ – רמז לאותם 
ותלמידי  למדנים  האנשים, 
החכמה  לים  היורדים  חכמים, 

ב’אניות’ – עם ה’אני’ שלהם! 
ואפסי  ‘אני  בלבם  הם  חושבים 
עוד’, כי כחם וגבורתם עשה להם 

את החיל הזה. 
אנשים אלו אכן ‘המה ראו מעשי 
ה’’ – יכולים הם לראות את מעשי 
עיסוקם  ידי  על  יתברך  הבורא 
אולם  התורה,  בלימוד  והעמקתם 
איזה  אומר  כשהוא   - ‘ויאמר’ 
רוח  ‘ויעמד  משלו,  תורה  חדוש 
מעמיד   – גליו’  ותרומם  סערה 
זקופה  בקומה  עצמו  את  הוא 
בגאוה גדולה וברוח סערה, וגליו 

מתרוממים מעל לכל.
אנשים אלו הסבורים כי מי ידמה 
להם ומי ישוה להם, דומה עליהם 
היא  האמת  אך  שמים’,  ‘יעלו  כי 
שוים  ואינם  תהומות’  ‘ירדו  כי 
תאבד  שחכמתם  וסופם  מאומה, 
וינועו כשכור  ‘יחוגו  מהם ככתוב 

וכל חכמתם תתבלע’.
במסכת  בנאה  רבי  שאמר  וכמו 
בתורה  העוסק  שכל  )ז.(  תענית 
לשמה תורתו נעשית לו סם חיים, 
לשמה  שלא  בתורה  העוסק  וכל 

נעשית לו סם המות.
סיים רבה של למברג את סיפורו 

באזני רבי אהרן ואמר:
העיירה,  תושבי  כל  את  “הכרתי 
שהיה  אחד  אף  שם  היה  ולא 
מיורדי ים החכמה, ואותי לא ראה 
זאת  אין  האפילה.  מפאת  הרבי, 

אלא רוח הקדש גלויה!
זקינך  צחצח  הקדושים  בדבוריו 
את נשמתי וניקר ממני את כל גידי 
עד  החסידות,  לתורת  ההתנגדות 

שנהייתי כבריה חדשה.
את  הגאון  סיים  והלאה,  אז  מני 

דבריו ואמר: 
סרה  דיברתי  שלא  רק  “לא 
שגם  אלא  חלילה,  בחסידות 
על  רע  לדבר  לאחרים  נתתי  לא 
ודורש  החסידים,  ועל  הצדיקים 

הייתי את טובתם כל הימים”. 

המשך מעמוד  ב’ שבת קודש
אש בוערת בליסקא

רבי  ‘הרבי  על  שמע  שלא  בהונגריה  יהודי  היה  לא 
הירצקא  נפתלי  רבי  הקדוש  הרב  הוא  הירצקא’, 

מרצפרט זי”ע.
יחוסו של רבי הירצקא משתרג עד לרבנו הט”ז, ואמנם 
אש  שלהבת  אך  היו,  פשוטים  יהודים  וזקניו  אבותיו 

קדש בערה בקרבם.
ילדותו של רבי הירצקא  רחובותיה הדלים של עירת 
זכו לראות את אמם של שני האחים הירצקא ומשה, 
הצועדת עמם ל’חדר’ בריקוד מופלא שחזר על עצמו 

מדי יום: 
“לאמיר גיין אין ‘חדר’ לערנען תורה, מיר זאלן קענען 
דינען דער הייליגער בורא” – בואו נצעד אל ה’חדר’ 
ללמד תורה, כדי שנוכל לעבוד את הקדוש ברוך הוא.

כשגדל הילד והיה לתלמידם של גאוני יהדות הונגריה, 
‘מנוחת  יונגרייז מטשנגר בעל  רבי אשר אנשיל הלוי 
אשר’ ורבי שמואל שמעלקא קליין מסעליש בעל ‘צרור 
החיים’, לא התפלא איש לשמוע שר’ הירצקא הצעיר 
ליסקא  הקודש  בחצר  גם  ראשונה  היושבים  מן  הוא 

ובמלכות בית צאנז.
מליסקא  הירש  צבי  רבי  הקדוש  הצדיק  של  בהיכלו 
אין מתפללים בקולות וברקים. כאן מתנהלת התפילה 
בשפה ברורה ובנעימה כולם כאחד. אין האחד מגביה 
קולו יותר מחברו, ואין החבר מושך בנעימתו יתר על 

המדה.
יתכבד  קונו,  לפני  בעמדו  בקול  להרעים  הרוצה 
“פנימיות  לתפלתו:  אחר  מקום  ולקבוע  חוצה  לצאת 
המחשבות הזרות המתגלות בצעקותיהם דוקרת אותי, 

ואיני יכול לסבול זאת...” אמר הצדיק מליסקא.
בכותל  יד התנור  על  הירצקא  נפתלי  רבי  היה  עומד 
יוצאת  ונפשו  בליסקא,  המדרש  בית  של  המערבי 
בדברו. בכל כחותיו עוצר הוא את הבערה הפנימית 
כאשר  לעיתים  אך  תתפרץ,  לבל  בקרבו  המתלקחת 
התלהטה האש וגברה לרגעים על מחסומי רוחו, היו 
בבורא  דבקות  לשמוע  זוכים  המדרש  בית  מתפללי 

מהי.
באחת הפעמים הראשונות לבואו של רבי הירצקל’ה 
לליסקא, רצו הגבאים להוציאו מבית המדרש כמשפט 
כל המרים קולו בתפלתו, אלא שהצדיק רמז להם לבל 

יהינו להפריעו מדבקותו.
אחר התפילה פתח הרבי והסביר לגבאי התמה: “משל 

למה הדבר דומה?
לץ אחד מהלך היה ברחובות בודפסט הבירה, ולפתע 

החל לזעק בקול גדול: ’אש!!! אש בוערת!’
לקול זעקותיו התחוללה מהומה רבתי בעיר.

הפעמון הגדול המותקן בראש בנין מכבי האש צלצל 
בעוז, הכבאים מהרו לרתום את הסוסים לעגלותיהם, 
האמיצים  בידם.  כשצרורותיהם  לנוס  החלו  והמונים 
את  לחלץ  לבתיהם  ונכנסו  נפשם’  את  ‘חרפו  שבהם 

החפצים היקרים להם מכל.
ככלות המהומה נתפס אותו אחד שגרם לה, והוא הובל 

לבית המשפט, שם נקצב עונשו כראוי לו.
’אש!!! אש  בעיר:  הקול  נשמע  ושוב  שבוע,  עבר  לא 

בוערת!’
יותר,  זהיר  האש  מכבי  שבמגדל  הצופה  היה  הפעם 
אך משראה ענן שחור קלוש המתמר מאחד הבתים, 

החריד קול הפעמון את כל העיר.
נחילי אדם נמלטו מאזור השריפה, ומכבי האש נלחמו 

בלהבות בגבורה עצומה עד שלבסוף כבתה האש.
כשוך הדליקה קבע מפקד תחנת כבוי האש העירונית 
כי אילולי תושיתו של אותו אדם שזעק בקול ועורר את 
הכבאים למלאכתם, היתה העיר כולה עולה בלהבות.

טקס מיוחד נערך לכבודו, וראש העיר בכבודו ובעצמו 
העניק לו מדלית זהב כאות הוקרה. זאת, מלבד שלל 
מענקים ואותות כבוד שניתנו לו מאת שרותי הכיבוי, 
המשטרה המקומית ומשרדי ממשלה שונים ומשונים.

כשהגיעו הדברים לתא כלאו של הבדאי האסור, מיהר 
להגיש לפני השופטים קובלנה על אפליה שלא כדין.

‘שבוע אחד בלבד אחרי עשה פלוני גם הוא מעשה זה, 
ותחת לעונשו בכל חומר הדין, זכה לאותות ומתנות. 

היתכן?!’ טען השוטה.
לבד  זאת  הבנת  לא  ‘אם  ברחמים.  בו  הביט  השופט 
אאלץ להסביר לך את ההבדל הפעוט ביניכם: שניכם 
עשיתם את אותו מעשה, אלא שאתה בשקר צעקת, 

ואילו הוא אכן ראה אש, ויפה צעק’...
והדברים אמורים לנידון דידן: הם צועקים בשקר, ואיני 

יכול לסבול את קולותיהם, אך הוא אכן רואה את האש 
הבוערת – ומן הדין צועק הוא...”

להתפלל כיהודי פשוט
רבי חנוך העניך הכהן מאלכסנדר  הקדוש  הרב  סיפר 
זי”ע כי באחת הפעמים שהגיע לפשיסחא, אל רבו הרב 
הקדוש רבי שמחה בונים מפשיסחא זי”ע, באו עמו גם 
רבותיו ורעיו הרב הקדוש רבי מנחם מנדל מקוצק זי”ע 
פנו  יחד  ושלושתם  זי”ע,  מגור  הרי”מ’  ’חידושי  ובעל 

לקבל שלום מאת הרבי.
אמר להם הרבי: “רצוני לכבד אתכם במעט יי”ש ומיני 
מזונות, אבל מן הסתם טרם התפללתם תפלת ערבית. 
התפלה  ואחר  ערבית,  להתפלל  המדרש  לבית  לכו 

תבואו ביחד לכאן”. 
פנו שלושת עמודי החסידות של פולין לבית המדרש 

ועמדו להתפלל.
בוערות  כשפניו  כדרכו  להתפלל  עמד  מקוצק  הרבי 

כלפידים, אך גופו עומד בלא שום תנועה קלה.
ותנועות  בצעקות  להתפלל  החל  לעומתו,  מגור  הרבי 
שונות, וכאשר הגיע לקריאת שמע והתחיל לומר ’שמע 
ישראל’ נפלו אימה ופחד על כל העומדים שם, למראה 

פניו המשתנות וגופו שנכפף ביותר.
בליבו,  והרהר  מאלכסנדר,  הקדוש  הרבי  בהם  הביט 

באיזה אופן יעמוד הוא להתפלל.
“האם באופן שהדבקות תהא טמונה ונסתרת בקרבי, 
שהיו  מגור  הרבי  כמו  או  מקוצק,  הרבי  של  כדרכו 
מי  ה’  תאמרנה  עצמותי  ‘כל  בחינת  בחוש  בו  רואים 

כמוך’?”
לקרסולי  מגיע  שאינו  שכיון  בדעתו,  גמר  לבסוף, 
שניהם, יתפלל כאיש פשוט. וכך, עמד להתפלל, כאדם 

פשוט. לפי השגתו כמובן.
לאחר התפילה, שבו שלושתם לחדר הרבי, בהכנסם, 

אמר הרבי: “כמה יפה! לא התפלל, כן התפלל...”
אחר קרא בקול: “שלושה רבי’ס נאים ביותר...” כלומר, 
כולם כאחד טובים ונאים, כי העיקר שתהיה התפילה 

מתוך כוונת הלב. 
והבנתי שכוונתו היה עלי, כאומר: אין זה משנה אם 

יתפלל כך או כך, הכל טוב ויפה.

צעקה לוחשת
שנהגו  הדורות  וצדיקי  ישראל  מגדולי  היו  אכן,  כי 
שאחזו  והיו  הקול,  ובנעימות  נמוך  בקול  להתפלל 

דרכם בצעקה רמה, אך אין כאן מחלוקת.
הכל מודים שעיקר התפילה היא תפילה הבאה מתוך 
כוונת הלב, ותפילה בלא כוונה – כגוף בלא נשמה. ואם 
הצעקות ותנועות הגוף אינן באות אלא כטקס גרידא, 

כפעולה חיצונית בלבד – ודאי אין לה שום ערך.
אדם  בני  יש  הן.  שוות  הדעות  כל  לא  מאי?  אלא 
התעוררות  ידי  על  באה  הפנימית  שהתעוררותם 
שיתפללו  להם  ראוי  אכן  אלו  אנשים  חיצונית. 
בהתלהבות ובכח גדול, ובלבד ששמים הם כל מגמתם 

על מנת להגיע לידי התלהבות הלב הפנימית.
ישנם גם כאלו אשר התעוררותם הפנימית יוצאת לידי 
ביטוי במעשה חיצוני. ואם מרוב הרגש הגואה בקרבם 
באים הם לידי תנועות ופעולות חיצוניות, גם זהו דבר 

מבורך.
אולם לעומתם יש בני אדם שאדרבה, אם יצעקו בקול 
או ינועעו את גופם בכח ובחיל, לא ישפיע הדבר על 
כונת לבם. אם כן, למה זה ישקיעו את כוחם ביגיעת 

בשר בלי טעם ותועלת?!
הלב,  בכונת  כחם  את  שישקיעו  מוטב  זאת  במקום 
בהתרכזות שקטה במילות הקדושות היוצאות מפיהם, 
הקודש,  אל  והתשוקה  הרצון  בהם  יגברו  כך  ומתוך 

בבחינת לבי ובשרי ירננו אל אל חי.
כללו של דבר: כל אדם יתפלל כפי האופן המתאים לו, 
יוצאים מן הלב,  ויהיו דבריו  ייפתח לבו,  בדרך שבה 
בכוונה וברגשות קודש. כי לעולם עיקר התפילה היא 

כוונת הלב!
ובנותן טעם לסיים באמרתו הנוקבת של הרב הקדוש 
רבי ברוך ממז’יבוז’ זי”ע, שאמר )‘בוצינא דנהורא’ תפילה 
בקול  להתפלל  הפוסקים  כתבו  שבו  הזמן  כי  כ(  אות 
הדעת  על  יעלה  ואם  באב,  תשעה  ביום  הוא  נמוך 
מניחים  היו  לא  בוודאי  היא התפילה בלחש,  שטובה 

אותה ליום זה...
“ואם כן”, הוסיף רבי ברוך ואמר, “מפני מה אני עצמי 
שאיש  עד  כל-כך  צועק  שאני  משום  בלחש?  מתפלל 

איננו שומע...”



מכתלי בית ההוראה
תשובה ממורינו הרב שליט“א

הלכה למעשה
תשובות ממורינו הרב שליט“א

בס"ד, גליון צ' | פרשת וארא תשפ"ו

המשך בעמ' ג'

המשך בעמ' ב'

לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 א02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com

ברשותי בית חד-קומתי שלו חצר גדולה הרשומה על שמי בטאבו. לאחר 
סיום בניית הבית, לפני כעשר שנים, נותר בחצר שטח פתוח, ובמהלך השנים 
לא  רגלי. בתחילה  למעבר  דרך  כקיצור  בו  תושבי הסביבה להשתמש  החלו 
הקפדתי למנוע זאת, והדבר אף לא הפריע לי. אולם עם הזמן התרבו העוברים 
והשבים, והשימוש במקום נעשה מטריד ומכביד עד שאין ביכולתי להשלים 
עמו עוד. האם מותר לי לסגור עתה את החצר ולמנוע את המעבר, או שמא יש 
לראות בשטח זה כ'מיצר שהחזיקו בו רבים', אשר אסור לקלקלו ולבטל את 

זכות המעבר בו, אף על פי שהחצר רשומה על שמי?
תשובה: דין “מיצר שהחזיקו בו רבים אסור לקלקלו”, נשנה בכמה מקומות 
בש”ס )ב”ק כח. ב”ב יב. כו. ס. ק.(. ופירושו, שאם בני רשות הרבים הורגלו לעשות 
ואסור לבעל החצר  הוא שהרבים החזיקו בחצירו  מעבר דרך חצירו, הדין 

לבטל מהם מעתה את המעבר בחצרו.
ומה  גדרה  מה  והפוסקים  הראשונים  מדברי  זו  בהלכה  ולדון  לברר  ויש 
טעמה, כי הנה יש לבאר הדבר מדוע אסור לו לקלקל את דרך הרבים, הלא 
הוא מעולם לא מכר להם את חצירו והם לא זכו בו באחד מדרכי הקניינים, 
הוא  הדין  אם  לברר  יש  כן  כמו  דרך?  באותה  הרבים  החזיקו  איפה  וכיצד 
דווקא אם בעלי המקום נתנו רשות או שזהו אפילו בעל כרחם, ונביא כמה 

חילוקי דינים בדין זה, הנוגעים לשאלה זו.

דין מיצר שהחזיקו בו רבים 
מבואות  יוחנן,  רבי  אמר  חנה  בר  בר  רבה  ‘אמר  יב:(:  בתרא  )בבא  בגמרא 
המפולשות לעיר אחרת ובקשו בני העיר לסותמן, בני אותה העיר מעכבין 

רבים שהחזיקו ללכת בחצר פרטית

1  זה לשון הרמב"ם: תפלת הציבור נשמעת תמיד ואפילו 
בתפלתן  מואס  הוא  ברוך  הקדוש  אין  חוטאים  בהן  היו 
הציבור,  עם  עצמו  לשתף  אדם  צריך  לפיכך  רבים,  של 
הציבור,  עם  להתפלל  שיכול  זמן  כל  ביחיד  יתפלל  ולא 
תפלתו  שאין  הכנסת  לבית  ויעריב  אדם  ישכים  ולעולם 
נשמעת בכל עת אלא בבית הכנסת, וכל מי שיש לו בית 
הכנסת בעירו ואינו מתפלל בו עם הציבור נקרא שכן רע. 
עכ"ל. אמנם בשולחן ערוך (סי' צ ס"ט) כתב: ישתדל אדם 
להתפלל בבית הכנסת עם הצבור, ואם הוא אנוס שאינו 
יכול לבוא לבית הכנסת, יכוין להתפלל בשעה שהצבור 
מתפללים. אך האריכו הפוסקים להוכיח שמצוה וחובה 
יד),  ס"ק  צ  (סי'  חיים  בתורת  וכמ"ש  בציבור  להתפלל 
ובשו"ת מנחת יצחק (ח"ז סי' ו) ביאר כי מה ששינה השו"ע 
מלשון הרמב"ם וכתב לשון ישתדל, לאשמעינן שיתפלל 
בבית הכנסת ובציבור ולא בביתו בעשרה, שבזה יש לומר 
ובשו"ת  עם.  ברוב  משום  המובחר  מן  מצוה  רק  דהוי 
אגרות משה (או"ח ח"ב סי' כז ד"ה ואין לדייק) כתב שאין לדייק 
מלשון 'ישתדל' לומר שהוא רק מעלה בעלמא כיון שגם 
מו.)  (פסחים  מהגמרא  ואדרבא  זה,  לשון  שייך  חיוב  על 
בציבור  להתפלל  מילין  ד'  עד  לילך  אדם  שחייב  דאיתא 
שצריך  טז)  (סעיף  בשו"ע  פסק  וכן  חובה.  שהוא  מוכח 
ללכת ד' מיל לפניו ולאחריו מיל כדי להתפלל בעשרה. 
אלא כתב לשון ישתדל שלא יקל לדמות טירחא לטירחא 
לו  יהיה  שלא  פעמים  בהרבה  יחמיר  אלא  ממיל,  דיותר 
ראש  בכובד  שידון  שצריך  גדולה  טירחא  שהוא  ברור 
אף  הציבור,  תפילת  כתב:  יז)  (סעיף  הרב  ובשו"ע  זה.  על 
היא ממצות עשה  גדולה  פי שהוא מצוה מדבריהם,  על 
מותר  שהרי  ברבים,  ה'  בה  ומקדשים  הואיל  תורה,  של 
להשלימו  כדי  עבדו  ולשחרר  תורה  של  מ"ע  על  לעבור 
בברכות  [ראה  רס"ז.  סימן  יו"ד  בשו"ע  כמ"ש  לעשרה 
(מז:) שרבי אליעזר שחרר עבדו להשלימו לעשרה, אף על 
תעבודו,  בהם  דלעולם  בעשה  עובר  עבדו  דהמשחרר  פי 
דמצוה דרבים שאני]. אמנם במהרי"ל (הלכות עירובי חצרות 
אות ז) נראה שאין זה חובה, והביאו במג"א (סי' תטו סק"ב), 

ויש בזה אריכות דברים לברר הדעות וליישבם. אך דעת 
הפוסקים היא שתפילה בציבור היא חובה.

או  בוירוס  להדביק  שעלול  מי  הדין,  מצד  הוא  וכן    2
מחלה עליו להיזהר שלא להדביק אחרים, וידועים דברי 
התוספות (ב"ק כג. ד"ה ולחייב) 'דיותר יש לאדם ליזהר עצמו 
מצוות  מצד  גם  הוא  וכן  יוזק'.  משלא  אחרים  יזיק  שלא 
תרעג),  (סי'  חסידים  בספר  כמ"ש  כמוך'  לרעך  'ואהבת 
אם  ממון,  הפסד  לידי  גם  להביא  הדבר  עלול  ולפעמים 
ראה  לפרנסתו,  לעבוד  יכול  ולא  יפול למשכב באשמתו 
בהרחבה בספר מכתלי בית הדין (ח"ג סי' מט) לגבי הדביק 

אחרים אם יש על כך חיוב תשלומים.  
3  בשולחן ערוך (סי' נה סי"ד) כתב: מי שעומד אחורי בית 
אפילו  קומות  כמה  גבוה  אפילו  חלון  וביניהם  הכנסת 
אינו רחב ארבע ומראה להם פניו משם, מצטרף עמהם 
כי  סקנ"ב)  (שם  ברורה  המשנה  מדברי  והעולה  לעשרה. 
בחוץ  בעומד  לעשרה  צירוף  בדין  האחרונים  נחלקו 
ומראה פניו לפנים, דעת המגן אברהם (סקי"ב) שמצטרף 
פניו  מראה  שאם  שכתב  השו"ע  דברי  וביאר  לעשרה, 
ס"א)  קצה  (סי'  זימון  בהלכות  שמצינו  כמו  וזהו  מצטרף, 
דאם מקצתם רואין אלו את אלו דמצטרפין. אולם דעת 
ראיית  ידי  על  לעשרה  מצטרף  שאינו  אחרונים  הרבה 
פנים לבד, ואין לדמות לדין צירוף לזימון, ובשער הציון 
הגר"א  עה),  (סי'  יעקב  המשכנות  דעת  שכן  הביא  (סקנ"ג) 
(סקל"א) והחיי אדם (ח"א כלל ל ס"א). וכן דעת החיד"א (מחזיק 
כמה  עוד  בשם  כן  כתב  (סק"ע)  החיים  ובכף  סק"ח).  ברכה 
מרדכי  במאמר  ביאר  השו"ע  דברי  ובביאור  אחרונים. 
החלון  בעובי  ורובו  שראשו  משום  הוא  שהטעם  (סקי"ד) 

שדינו כלפנים, אבל בלא זה אינו מצטרף עמהם. 
לענין להצטרף לעשרה  4  כמבואר שנחלקו האחרונים 
על ידי ראית פנים,  אך אם יש מנין בלעדיו וודאי אפשר 
לסמוך על דעת המגן אברהם, שפסקו כמותו גם הפר"ח 
וגם  ט"ז),  (סעיף  הרב  והשו"ע  סקי"ב)  (א"א  הפמ"ג  (סקי"ג) 
המשנ"ב (סקנ"ב וביה"ל ד"ה ולחוץ) הסכים לדבריהם מעיקר 
להקל',  שיש  אפשר  הדחק  'ובמקום  (סקנ"ז)  וכתב  הדין, 

בלעדיו  מניין  יש  אם  ולכן  לעשרה,  להצטרף  אף  והיינו 
אפשר להקל. ולגבי עזרת נשים אף שאינה באותו מפלס 
שאין  במשנ"ב)  והביאו  (שם  המג"א  כתב  הכנסת,  בית  עם 
הבדל אם העזרת נשים באותו מפלס עם בית הכנסת או 
הכנסת  לבית  מחוץ  אמנם  גלריה.  כעין  עליונה  בקומה 
להתפלל  אין  לכתחילה  לתפילה  מיועד  שאינו  במקום 
ובתי  כנסיות  בבתי  להתפלל  להשתדל  שיש  מפני  שם, 
מדרשות, כמו שאמרו בגמרא (ברכות ח.) מי שיש לו בית 
רע,  שכן  נקרא  להתפלל  שם  נכנס  ואינו  בעירו  הכנסת 
ובצל"ח (ברכות שם) הסתפק אם מועיל מה שמראה פניו 
ולא  הכנסת  בית  בתוך  שהתפלל  כמו  שיחשב  לענין  גם 
והסיק שלצורך אדם חלוש שקשה עליו  יקרא שכן רע, 
בבית  כמתפלל  שנחשב  להקל  אפשר  דציבורא,  דוחקא 

הכנסת.
5  בשולחן ערוך (או"ח סי' צב ס"ה) כתב: רחץ ידיו שחרית 
והסיח דעתו, צריכים נטילה לתפלה, אם יש לו מים, אף 
על פי שאינו יודע להם שום לכלוך, ולא יברך. וברמ"א (ס' 
רל"ג ס"ב) כתב שאפילו עומד מלימודו יטול ידיו לתפילה. 
שאינו  שאף  (סקי"ח)  והמשנ"ב  סק"ח)  (שם  המג"א  וכתבו 
נוגע באמצע לימודו במקום מטונף אעפ"כ מצוה ליטול 
לתפילה. אמנם כתב במשנה ברורה (סי' רלג סקט"ז) שאם 
נטל ידיו לתפלת המנחה ולא הסיח דעתו משמירתן אין 

צריך ליטול ידיו לתפלת ערבית. 
משום  לתפילה  הידיים  לנטילת  הטעם  מלבד  כי     6
בספר  וראה  'הכון'.  משום  גם  בכך  יש  מטונפות,  ידים 
נוהגים  המדקדקין  כי  שכתב   ( סי'  (ח"ג  והנהגות  תשובות 
ליטול ידיהם לפני כל תפילה אף ששמרו ידיהם בטהרה 
היא  ידים  נטילת  מטעמי  שאחד  מפני  קודמת,  מתפילה 
כעין עבודת הכהנים בבית המקדש שהיו מקדשים ידיהם 

ורגליהם לפני כל עבודה ועבודה.
שאוכלים  שמרקחת  מבואר  ס"ב)  ריב  סי'  (או"ח  בשו"ע    7
אותה יחד עם רקיקים, אינו מברך אלא על המרקחת כדין 
עיקר שעמו טפילה, שמברך על העיקר ופוטר את הטפל. 
אולם מבואר שם באחרונים [מגן אברהם (שם סק"ה) אליה 

רבה (שם סק"ז) הו"ד במשנה ברורה (שם ס"ק יג, וסי' קסח ס"ק 
המרקחת,  ללא  אף  למאכל  טובים  הרקיקים  שאם  מה)] 
יש לברך גם עליהם. והנה לגבי הברכה על טילון, הכרעת 
רוב הפוסקים [שו"ת בצל החכמה (ח“ג סי‘ קיד), קובץ מבית 
(פרק  האיש  אשרי  וואזנר,  הגר“ש  בשם  קמב)  עמ‘  (ח“ד  לוי 
אות  פי“ד  (ח“ב  לציון  אור  אלישיב,  הגרי“ש  בשם  סק"ה)  לו 
עם  הגביע  אוכלים את  רו)] שאם  עמ‘  (ברכות  שני  חוט  כ), 
טעם  לו  שיש  אף  כי  הגביע,  על  לברך  אין  יחד,  הגלידה 
בעוגות  אולם  הגלידה.  ללא  אותו  אוכלים  היו  לא  טוב 
גבינה שיש בהן שכבת מזונות או בקסטה וכדומה, כתבו 
הפוסקים שהמזונות חשובים בפני עצמם ואינם בטלים, 
גלידה  בגליליות  ולכן  מזונות.  מיני  בורא  עליהם  ומברך 
יש  אליה,  גם  ומתכוונים  עצמה  לגלילית  חשיבות  שיש 
לברך עליה בורא מיני מזונות. אולם בגליליות פשוטות 
שנראות שלא באו אלא כדי להחזיק את הגלידה, הרי הם 

טפלים לגלידה, ומברך רק שהכל כברכת הגלידה.
8  באופן זה שמפריד את הגלילית מהגלידה, לכל השיטות 
אין חשש. שאף אם הגלילית נחשבת כטפל, מכל מקום אם 
אוכל הטפל קודם אכילת העיקר, מברך עליו את ברכתו 
בזה  ואין  סק"י).  ריב  (סי'  ברורה  במשנה  כמבואר  הראויה 
לנהוג מעיקר  צריך  כיון שכך  צריכה  חשש ברכה שאינה 
חשש  אין  המחמירים  לשיטות  ואף  לעיל.  כמבואר  הדין 
בזה כיון שעושה כן כדי להינצל מספק, וכמו שכתב בשדי 
חמד (אסיפת דינים מערכת ברכות סי' א אות ד) שאין חשש ברכה 
בשו"ת  וכ"כ  מספק,  להינצל  כן  כשעושה  צריכה  שאינה 
בצל החכמה (ח"ב סי' ה). וביותר שדעת השערי תשובה (סי' 
(סי' ריב ס"ח, וסי'  ריב סק"א) בשם האבן העוזר, והשו"ע הרב 
רטו ס"ד), והאשל אברהם (סי' רח ד"ה ועשה) שאין איסור ברכה 
שאינה צריכה אלא באופן שיכול לפטור את ברכת המאכל 
על ידי מאכל אחר שברכתו שווה, אבל אם יכול להיפטר 
כברכת  אינה  הטפל  וברכת  וטפל  עיקר  ע"י  מהברכה 
מקדים  אם  צריכה  שאינה  ברכה  איסור  בזה  אין  העיקר, 

לברך עליו בפני עצמו.
9  הגלידה עצמה גם טעונה ברכה ואינה נטפלת לגלילית, 

הצטרפות חולה למניין מעזרת נשים 
כעת  אך  במניין  להתפלל  מאוד  מקפיד  אני 
איני חש בטוב ואני חושש לבוא לבית הכנסת 
היכן  לשאול  ברצוני  אחרים.  להדביק  שלא  
ראוי שאתפלל: האם להתפלל בבית, או שעדיף 
נשים  בעזרת  ולהתפלל  הכנסת  לבית  לבוא 
שם  מצטרפים  שאין  או  במניין,  להתפלל  כדי 

לתפילה בציבור?

ת. כתב הרמב"ם )הלכות תפילה פרק ח הלכה א(: תפלת 
הציבור נשמעת תמיד וכו' צריך אדם לשתף עצמו 
שיכול  זמן  כל  ביחיד  יתפלל  ולא  הציבור,  עם 
ס"ט(:  צ  )סי'  ערוך  ובשולחן  הציבור.  עם  להתפלל 

הצבור,  עם  הכנסת  בבית  להתפלל  אדם  ישתדל 
הכנסת,  לבית  לבוא  יכול  שאינו  אנוס  הוא  ואם 
לכן,  מתפללים1.  שהצבור  בשעה  להתפלל  יכוין 
ראוי למצוא את הדרך להתפלל בציבור, ואם חש 
ואינו  הכנסת  לבית  לבוא  בכוחו  אך  בטוב  שלא 
בעזרת  יתפלל  המתפללים2,  את  להדביק  רוצה 
שרואים  במקום  להיות  עדיף  ולכתחילה  נשים, 
אותו3, אמנם, גם אם לא יראו אותו, עדיף שיתפלל 
עמם, אף שאינו יכול להשלים המניין, הוא מצטרף 

אליהם לתפילה בציבור4.

נטילת ידיים לתפילה לאחר שיעור
יושב  אני  למעריב  מנחה  תפילת  בין  יום  בכל 
בשיעור גמרא, ולאחר סיום השיעור מתחילים 
ידיים  ליטול  צריך  האם  מעריב,  להתפלל  מיד 
הנטילה  על  להסתמך  שאפשר  או  ותפילה 

שנטלתי קודם מנחה?

הסיח  שלא  ויודע  קצר  בשיעור  משתתף  אם  ת. 
לומד סדר  ליטול שוב5. אך אם  צריך  אין  דעתו, 
שוב  ידיו  יטול  דעתו,  שהסיח  לחוש  ויש  שלם 
כל  לפני  ידיהם  נוטלים  והמדקדקים  לתפילה. 

תפילה6.

ברכת גלילית גלידה
שמגישים  גלידה  על  הנכונה  הברכה  היא  מה 
וקצר  רחב  צינור  [כמין  מיוחדת  גלילית  בתוך 

שממולא בגלידה]?

ת. אם הגלילית אינה באה רק להחזיק את הגלידה 
אלא גם נהנים מטעמה היא טעונה ברכה7. ולכן 
בורא  עליה  ולברך  מהגלילית  מעט  להפריד  יש 

מיני מזונות8. ואחר כך יברך על הגלידה שהכל9.



המשך מעמ' א'
הלכה למעשה

תשובות ממורינו הרב שליט“א

התרת קשר בגארטל בשבת
והוא  מהכיס  הגארטל  את  הוצאתי  בשבת 
הסתבך. כשניסיתי לשחררו ראיתי שנוצר בו 

קשר. האם מותר לי להתירו?

ת. אם הקשר נהיה בחוט הגארטל עצמו והדבר 
גורם לו צער, מותר להתירו10. אולם אם החוטים 
נראה  בזה,  זה  הסתבכו  האבנט  מסוף  היוצאים 

שמותר להפרידם גם אם אינו מצטער בכך11. 

לרקוד כשמקדש את הלבנה לבדו 
מצאתי  לבנה  קידוש  זמן  של  האחרון  בלילה 
באוסטריה,  נידחת  דלק  בתחנת  עצמי  את 
שלנו  בקהילה  לבדי.  לבנה  קידוש  ואמרתי 
ברוב  כמו  לבנה,  קידוש  אחר  לרקוד  נוהגים 
קהילות ישראל. אולם לי לא היה נעים לרקוד 
על  ויתרתי  כן  ועל  שם  שנכחו  הגויים  ליד 
עליי  או שהיה  נהגתי כשורה,  זה. האם  מנהג 

להחמיר ולרקוד?

לעשות  וראוי  לבנה,  בקידוש  לרקוד  נהגו  ת. 
שמתבייש  או  כן  לעשות  ביכולתו  אין  אם  כן12. 
הנהוגות  הקפיצות  על  לסמוך  יכול  מהגויים, 

ב'כשם שאני רוקד' שנחשבות כריקוד13. 

לשכור דירה עם כיור אחד במטבח
באתי לבדוק דירה המוצעת להשכרה, ובמהלך 
כיור  מותקנים  במטבח  כי  התברר  הבדיקה 
אחד וברז אחד, המשמשים הן לכלי בשר והן 
לכלי חלב. השאלה היא האם ניתן להשתמש 

במטבח במתכונתו זו על פי ההלכה?

ת. לכתחילה ראוי שיהיה במטבח שני כיורים14. 
אולם מעיקר הדין אינו אסור, ואם נאלץ לשכור 
דירה בה יש כיור אחד בלבד, אך צריך להיזהר 
מאד שלא לשטוף בתוכו כלים במים חמים15, וכן 
הכיור16.  קרקעית  גבי  על  חם  כלי  להניח  שלא 

ובכל ספק יעשה שאלת חכם.      

התרת נדרים בשיחת טלפון
רק  מאכלים  ולאכול  להחמיר  נוהג  אני 
מכשרות מסוימת. כעת אני נמצא בבית חולים 
לידי  ואין  אחרת,  מכשרות  רק  אוכל  כאן  ויש 
אנשים שיכולים לעשות לי התרת נדרים. האם 
אני יכול להתקשר לחבר שנמצא ליד אנשים 

ולבקש ממנו שיעשה לי התרת נדרים?

ת. כל מנהג טוב שאדם נוהג ובדעתו להמשיך בו 
בקביעות צריך התרה כדי לבטלו17. בשעת הדחק 
להקל  ניתן  הנדר  לו  שיתירו  אנשים  עמו  שאין 

ולהתיר בשיחת טלפון18.

'בלעדיות' בתיווך והקונה לחזור בו 
ראובן סיכם עם שמעון על 'בלעדיות' בתיווך, 
יום לאחר מכן התקשר שמעון לראובן ובקש 
הרשות  האם  הבלעדיות.  מהסכם  בו  לחזור 

בידו?

התיווך,  במלאכת  המתווך  כבר  התחיל  אם  ת. 
פרסום  שלט  תלה  או  בעיתונות  שפרסם  כגון 
וכיוצא בזה, אינו יכול לחזור בו19. וכן אם חתמו 
ביניהם את הסכם התיווך בשטר20. אבל אם לא 

התחיל ולא חתמו, יכול לחזור בו.

לקח טרמפ ונשכח ברכב צעיף 
שכח  שהלה  וגיליתי  טרמפ,  מישהו  לקחתי 
סימן,  או  שם  בלי  יוקרתי  צעיף  ברכב  אצלי 
לעשות  עלי  מה  אותו,  למצוא  דרך  שום  ואין 

עם הצעיף?

ת. אם המאבד איננו יודע מי לקח אותו טרמפ, 
ויכוון  שלו.  אלו  הרי  התייאש,  שכבר  ומסתבר 
שלא  כדי  חצר,  בקניין  הצעיף  את  לקנות  שלא 

יכנס לשאלה של ייאוש שלא מדעת21. 

חשש גזלה כשמציעים לו לרכוש 
במזומן 

החולים.  בבית  שאושפז  ילד  לבקר  הלכתי 
המתנות  בחנות  הליום  בלון  לו  לקנות  רציתי 
מצאתי.  לא  אך  החולים,  לבית  שבכניסה 
שני  עיניי  את  צדו  ולפתע  ללכת  המשכתי 
בלונים יפים ומנופחים שנתלו לקישוט בחנות 
לבגדי תינוקות. נכנסתי ושאלתי האם אפשר 
שהיא  אמרה  המוכרת  הבלונים.  את  לקנות 
יכולה למכור אותם במזומן, וכך עשיתי. כעת 
את  לרכוש  מותר  לי  היה  האם  מתלבט  אני 
הם  למי  המוכרת  עם  לברר  מבלי  הבלונים 

שייכים?

במזומן  התשלום  את  מבקשת  המוכרת  אם  ת. 
דווקא, באופן שנראה שמוכרת את הבלונים שלא 
על דעת הבעלים, יש לחשוש לאיסור גזל ואסור 
לקנותם22. אולם אם יש לתלות שהסיבה למכירה 
במזומן היא שהבלונים אינם מוצר הנמכר בחנות 

ואינם עוברים בקופה יש להקל23. 

(סי'  ברורה  במשנה  וכמבואר  יחד.  נאפו  שלא  כיון 
עם  אותה  שאוכלים  מרקחת  לגבי  מה)  ס"ק  קסח 
לברך  יש  למאכל  טובים  הדובשנין  שאם  דובשנין, 
על  המרקחת  את  נתנו  שאם  שם  וכתב  עליהם. 
ומברך  עיקר  הדובשנין  האפיה,  קודם  הדובשנין 
הניחו  אם  אולם  מזונות.  מיני  בורא  רק  עליהם 
אינם  האפיה,  לאחר  הדובשנין  על  המרקחת  את 
נטפלים לדובשנין ומברך גם על הדובשנין וגם על 
המרקחת את ברכתם הראויה. אך יש להוסיף שכל 
זה בגליליות עבות שיש שם כמות גדולה של גלידה, 
הגלידה,  מאכילת  ליהנות  האוכל  דעת  שבוודאי 
בגליליות  אבל  המזונות.  למין  בטילה  אינה  ולכך 
אלא  מברך  אינו  מועט,  שבהם  שהמילוי  דקות 
מזונות, כיון שהמילוי שם הוא רק כממרח ונתינת 

טעם למין המזונות.
קשר  שקשירת  כתב  ס"א)  שיז  סי'  (או"ח  ברמ"א    10
ברמ"א  ומבואר  קשר.  על  כקשר  דינו  בחוט  יחיד 
אך  תחילה  בכוונה  שנקשר  קשר  על  שקשר  (שם) 
להתירו  מותר  קיימא'],  של  [-'אינו  לקיימו  כדי  לא 
כג)  ס"ק  (שם  ברורה  במשנה  וראה  צער.  במקום 
ס"ב)  כז  כלל  שבת  (הלכות  אדם  החיי  בשם  שכתב 
כקשר  דינה  כוונה  בלא  לקשר  שנקשרה  שעניבה 
צער.  במקום  להתירו  שמותר  קיימא,  של  שאינו 
אולם בחזון איש (או"ח סי' נב ס"ק יז) כתב שיש להקל 

להתירו אפילו שלא במקום צער.
שלא  נעשה  וזה  כלל,  קשר  כאן  שאין  כיון    11
בשם  (שם)  ברורה  המשנה  שכתב  וכמו  בכוונה. 
אולם  בכוונה.  לגבי קשר שנעשה שלא  החיי אדם 
השערי  כתבו  בזה,  זה  נסתבכו  הציצית  חוטי  אם 
סק"ל)  (שם  החיים  והכף  סק"ח)  ח  סי'  (או"ח  תשובה 
ועוד פוסקים שאסור להפרידם בשבת משום חשש 

'תיקון מנא', כיון  שמכשירם למצוותם על ידי זה. 
ג'  'ורוקד  וז"ל:  כתב  ס"ב)  תכו  סי'  (או"ח  ברמ"א    12
פעמים כנגדה, ואומר כשם שאני רוקד' כו', והוסיף 
וקים,  חי  ישראל  מלך  דוד  לומר  'ונוהגין  עוד: 
כמותה,  להתחדש  ועתיד  ללבנה  נמשל  שמלכותו 
שהוא  בבעלה  להתדבק  תחזור  ישראל  וכנסת 
החמה,  עם  המתחדשת  הלבנה  דוגמת  הקב"ה, 
שנאמר שמש ומגן ה'. ולכן עושין שמחות ורקודין 
ומבואר  נשואין'.  שמחת  דוגמת  החדש  בקדוש 
שאומר  בזמן  שעושים  מהקפיצות  שלבד  בדבריו 
כשם שאני רוקד, נהגו להוסיף ולרקוד עוד דוגמת 
סי'  (ח"א  והנהגות  בתשובות  וראה  נישואין.  שמחת 
רג) שכיון שכתב הרמ"א שענין הריקוד אחר ברכת 
ולא  בעצמו  כבוד  לנהוג  אין  מאוד,  גדול  הלבנה 

ע"ה  המלך  דוד  שאמר  וכמו  בריקודים,  להשתתף 
למיכל בת שאול (שמואל ב' ו כב) 'ונקלותי עוד מזאת 

והייתי שפל בעיני' וגו'.
13  עיקר מה שנהגו בקפיצות באמירת 'כשם שאני 
במאירי  שכתב  וכמו  שמחה,  משום  הוא  רוקד' 
(סנהדרין מב:) וז"ל: 'והזכירו בכאן על מקצת חכמים 
עכשיו  רבים  נהגו  וכן  ומברכים,  קופצים  שהיו 
מצוה'.  וחיבת  שמחה  דרך  קפיצות  שלש  לעשות 
כנגדה  ג' פעמים  'ורוקד  (שם ס"א):  וכן כתב בלבוש 
השכינה  כקבלת  שהוא  כיון  שמחה,  סימן  שהוא 
משמחין כנגדה'. לכן אין להקל בקפיצות אלו. וראה 
ממהרח"ו  פ"ג)  ר"ח  (שער  [פע"ח  המקובלים  בספרי 
ומהחברים, וכן הוא בסידור הנדפס (הארוך) ובסידור 
הקפיצות  עניין  על  רבות  כוונות  שהביאו  היר"א] 
וכתבו  לבנה.  קידוש  אחר  שאומרים  והפסוקים 
ב'כשם  והקפיצות  פעמים  ג'  טוב  סימן  שאמירת 
עליית  כנגד  הם  עושך'  'ברוך  ואמירת  רוקד'  שאני 
בריאה  לבריאה,  יצירה  ליצירה,  [עשייה  העולמות 
ברוך  שאמירת  עוד  הוסיפו  ובסידורים  לאצילות]. 
שנשבע  השבועה  את  להתיר  כדי  הוא  וכו'  יוצרך 
הקב"ה שלא יכנס לירושלים של מעלה, עד שיכנסו 

ישראל לירושלים של מטה, עיין שם.   
לכל  ראוי  שכן  ק),  סי'  (ח"ב  יצחק  מנחת  שו"ת    14
לבשר  מזחילות  שתי  לו  שיהיו  במעשיו,  מדקדק 

ולחלב, לכל אחד ואחד בפני עצמו.   
מאחר  טרף  לכיור  כלל  בדרך  נחשב  הכיור    15
ששופכים לתוכו לפעמים שאריות בשר וחלב מכלי 
ראשון רותח, ולפעמים נשארים על קרקעית הכיור 
עירוי  בשעת  בכיור  ונבלעים  בעין  מאכל  שאריות 

מים חמים עליו. 
16  ואם הניחו בטעות כלים בכיור אין הם נאסרים 
מבליעת הכיור הטרף אף אם הכלים חמים, שהרי 
בליעות  אין  חם  רוטב  בלא  נקי  היה  הכיור  אם 
שאין  ההיתר,  כלי  את  אוסרים  שבכיור  האיסור 
את  אחת  אוסרות  בזו  זו  הנוגעות  קדירות  שתי 
(יור"ד  השניה אם אין רוטב ביניהם כמבואר בשו"ע 
סי' צב ס"ח). גם אם יש קצת לחלוחית אין זה נחשב 
כרוטב כפי שביארו הפוסקים שם. ואף כשיש רוטב 
בכיור י"ל שאינו נאסר מבליעה שאין לחוש שבתוך 
הכ"ד שעות יצקו גם בשר וגם חלב שאין זה מצוי 
מאכל  האחרונות  שעות  בכ"ד  יצקו  אם  ואף  כ"כ. 
רבות  פעמים  חם,  בשרי  כלי  מניחים  ועתה  חלב 
הבליעה  בשעת  שהרי  הכיור,  מבליעת  נאסר  אינו 
(כמבואר ביו"ד  הכיור היה קר ונאסר רק כדי קליפה 
ראה  עליו.  שהניחו  הכלי  את  אוסר  ואינו  קה),  סי' 

בשו"ת מנחת יצחק (שם) אחר שכתב צדדי ההיתר 
בזה סיים: וכל זה ללמד זכות למי שאין באפשרותו 
מהראוי  בודאי  אבל  בביתו,  מזחילות  שתי  לקבוע 
לחלב  ואחד  לבשר  אחד  שתים,  לו  להיות  והנכון 

ולצאת מכל חשש שמצא דאיסורא.
'דברים  ס"א):  ריד  סי'  (יו"ד  בשו"ע  כמבואר    17
בהם  נהגו  מותרים  שהם  בהם  והיודעים  המותרים 
וצריך  וכו',  בנדר  עליהם  קבלו  כאילו  הוי  איסור, 
שלשה שיתירו לו'. ומקור דין זה מהגמרא בנדרים 

(טו.) ובפסחים (נ:).
18  הראשונים נחלקו האם אפשר לאדם להתיר את 
נדרו על ידי שישלח שליח לבית דין. דעת הרמב"ם 
אלא  שליח  ידי  על  מתירים  שאין  ה"ד)  פ"ו  (שבועות 
הוא שיטת  וכן  דין.  לבית  לבוא  עצמו  הנודר  צריך 
תוס' (נדרים ח: ד"ה ויחיד) והריטב"א (גיטין מו. ד"ה ור"א) 
מהר"ם  בשם  תקנ)  סי'  (קידושין  המרדכי  הביא  וכן 
רוטנבורג. וכן פסק השו"ע (יו"ד סי' רכח סט"ז). אמנם 
דעת הרא"ש (נדרים פ"א סי' ז) והרשב"א (נדרים ח: ד"ה 
גם  נדרים  להתיר  שאפשר  תקנד)  סי'  ח"א  שו"ת  מהו, 
כתב הרמב"ם  ד"ה  רכח  (סי'  יוסף  ובבית  ידי שליח.  על 
שצריך הנודר) הביא שהריב"ש (ח"א סי' יא) כתב שהיה 
נדר  להתיר  למי שסוברים שאין  לומר שאף  נראה 
להתיר  שאפשר  מודים  מקום  מכל  שליח,  ידי  על 
שם  כתב  אמנם  דין.  לבית  ידו  בכתב  כששולח 
בכך  חילק  שלא  נראה  הנ"ל  הרמב"ם  שמדברי 
ולעולם אין מתירים שלא בפני הנודר. ובטעם דין 
זה שאין מתירין על די שליח הביא הרדב"ז (שבועות 
פ"ו ה"ד) שהוא כדי שיתבייש הנודר ולא יהא מורגל 
לחקור  החכם  שיוכל  כדי  ועוד  ושבועות,  בנדרים 
התרת  לגבי  זה  שנידון  ונראה  החרטה.  על  היטב 
נדרים בטלפון תלוי בשני הטעמים הנ"ל. שלטעם 
שהוא כדי שיתבייש ולא ירגיל את עצמו בשבועות, 
לפני  ממש  לבוא  הנודר  שצריך  לומר  מקום  יש 
הטעם  אמנם  בטלפון.  שיתקשר  ולא  דין  הבית 
גם  שייך  החרטה,  על  היטב  לחוקרו  החכם  שיוכל 
רוטנבורג  מהר"ם  שבשו"ת  וכיון  טלפון.  ידי  על 
שיוכל  כדי  שהוא  הטעם  את  רק  הביא  רד)  סי'  (ד"פ 
החכם לחוקרו, וכן הביא בערוך השולחן (שם סעיף 
על  להתיר  הדחק  בשעת  להקל  שיש  נראה  נג), 
כתב  סק"ט)  (שם  תשובה  שבפתחי  ועוד  טלפון.  ידי 
לגבי כותב לבית דין שאפשר להקל בשעת הדחק, 
והתרה בטלפון עדיפה מכותב לבית דין. וכן מובא 
בשם הגר"ח קנייבסקי להקל להתיר נדרים בטלפון 

בשעת הדחק.
(ח"ד סי'  19  ראה בהרחבה בספר מכתלי בית הדין 

הבית,  לבעל  שנשכר  כפועל  דינו  זה  מתווך  כו). 
הוי  מלאכה  דתחילת  א)  סעיף  שלג  (סי'  לן  דקיימא 
בו  לחזור  יכול  אינו  מלאכה  תחילת  ואחר  כקנין 

וקודם תחילת מלאכה יכול לחזור בו.
פועל  דשכירות  כה)  ס"ק  שלג  (סי'  הש"ך  דעת    20
נקנית בשטר, ולפי זה בנידון דידן אף אם לא התחיל 

במלאכה אם חתמו כן בשטר, אינו יכול לחזור בו.
אם  שגם  סק"ב)  רסח  סק"א,  רסב  (סי'  הש"ך  דעת    21
וחולק  יאוש לא קנה,  באה האבידה לחצירו קודם 
על המהרש"ל. ובנתיבות (סי' רסב סק"א) כתב דדוקא 
וטען  כגון שמצאו אחר  כשבא לזכות מחמת חצר, 
בעל החצר שהוא זכה בו מקודם ע"י חצירו, ומאחר 
שבא לקנות מחמת חצירו ולומר שחצירו הוא כידו, 
והרי בא לחצירו שהוא כידו קודם יאוש, ממילא לא 
ובשליחות  בקנין  לי  ניחא  לא  כשאומר  אבל  קנה. 
החצר ורצוני לקנות בהגבהה דוקא, ודאי אין חצירו 
קונה לו, דלא עדיף מזיכה ע"י אחר וצוח כששמע 
דאינו זוכה, כמבואר בב"ב (קלז: קלח.). וה"נ בחצר לא 
נעשה חצירו כשלוחו וידו כשאינו רוצה לזכות על 
ידו, והוי כאילו לא קני לו חצירו כלל, וממילא זוכה 

בהגבהה כשמגביה אחר יאוש.
שאין  מבואר  א-ב)  סעיפים  שנח  סי'  (חו"מ  בשו"ע    22
אלא  פירות  משומרי  או  אומנות  מבעלי  לקנות 
אבל  בחסרונו,  בעליו  ירגישו  שכשימכרוהו  דבר 
שמוכרים  לחוש  שיש  מהם,  לקנות  אסור  זה  בלא 
הסימן  ובהמשך  הבעלים.  ידיעת  בלא  אותו 
לקנות  שמותר  השו"ע  בדברי  מבואר  ז-י)  (סעיפים 

אם  המלאכה,  מזמן  שמשתייר  מה  את  מהאומנים 
קונה  אם  זה  ולפי  זה.  על  מקפידים  הבעלים  אין 
יזרקו  מקרה  שבכל  כיון  היום,  בסוף  הבלונים  את 
מקפידים  הבעלים  שאין  ונראה  לאשפה,  הבלונים 
על זה, מותר. אולם מבואר שם בשו"ע (ס"ה) ש'כולם 
שודאי  כיון  מהם'  לקנות  אסור  הטמן,  אמרו  אם 
שלא  מוכרים  והם  זה,  על  מקפידים  שהבעלים 
במזומן  דוקא  שמוכרת  זה  באופן  ולכך  בידיעתם. 
שנראה שרוצה להסתיר את דבר המכירה מידיעת 
'אמרו הטמן' שאסור לקנות  זה כמו  הבעלים, הרי 
מהם. וכן אם מוכרת בצינעא שנראה שרוצה שלא 

ירגישו הבעלים בכך, אין לקנות.
שיש  שכל  משמע  ס"ג)  (שם  הקדשים  בכסף    23
סיבה  מחמת  הוא  להטמין  שאמרו  שמה  לתלות 
(ח"ה  חושן  הפתחי  הביא  וכן  לקנות.  מותר  אחרת, 

פ"א הערה סב).

ב
לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com



עליהן, לא מיבעי כי ליכא דרכא אחרינא דמעכבי, 
אלא אפילו כי איכא דרכא אחרינא נמי מעכבי, 
משום דרב יהודה אמר רב דאמר מיצר שהחזיקו 
זה נפסק בשולחן  ודין  בו רבים אסור לקלקלו’. 

ערוך )חו”מ סי’ קסב ס”ב(.
במשנה )שם ס.(: ‘אין מוציאין זיזין וגזוזטראות 
שלו  לתוך  כונס  רצה  אם  אלא  הרבים,  לרשות 
שכנס  לאחר  אם  פליגי  )ס:(:  ובגמרא  ומוציא’. 
רבי  למקומן,  הכתלים  להחזיר  יכול  שלו  לתוך 
יוחנן אמר אינו מחזיר וריש לקיש אמר מחזיר, 
יהודה  דרב  משום  מחזיר  אינו  אמר  יוחנן  רבי 
דאמר רב יהודה מיצר שהחזיקו בו רבים אסור 
לקלקלו, וריש לקיש אמר מחזיר הני מילי היכא 
לן  וקיימא  רווחא.  דליכא רווחא הכא הא איכא 
להלכה כרבי יוחנן כמו שפסקו הרמב”ם )נזקי ממון 

פי”ג הכ”ד( והשולחן ערוך )סי’ תיז ס”ב(.

במשנה )בבא בתרא צט:(: ‘מי שהיתה דרך הרבים 
עוברת לתוך שדהו, נטלה ונתן להם מן הצד, מה 
הביאו  )ק.(  ובגמרא  הגיעו’.  לא  ושלו  נתן  שנתן 
להא דאמר רב יהודה אמר רב מיצר שהחזיקו בו 
רבים אסור לקלקלו. וכן פסקו להלכה הרמב”ם 

)נזקי ממון פי”ג הכ”ז( והשולחן ערוך )חו”מ סי’ שעז ס”א(.

אם זכו הרבים בדיני ממונות או שהוא 
דין איסור

והנה יש לעיין בעיקר האי דינא, הא כלל גדול 
חזקה  'כל  קרקעות:  חזקת  בהלכות  בידנו  נקוט 
שאין עמה טענה אינה חזקה' )משנה בבא בתרא מא.(. 
והרי לכאורה לא מיירי באופן שבני רשות הרבים 
כי  למעבר,  הקרקע  את  להם  שהקנה  טוענים 
אילו היו באים בטענה זו מה הרבותא בהחזיקו 
בו רבים, הרי גם ביחיד הדין כן, וממה שאמרו 
מיצר שהחזיקו בו רבים, משמע שהוא דין מיוחד 

לרבים. 
מלבד  קרקעות  בחזקת  הרי  לשאול,  יש  עוד 
הוא  החזקה  זמן  שיעור  גם  טענה,  הדין שצריך 
רק לאחר שלש שנים בהן ישב המחזיק בקרקע 
חבירו ושתק, לעומת זאת בדין מיצר שהחזיקו בו 
רבים משמע שמיד החזיקו בו הרבים, וכן כתב 
שעיקר  נה(  סי'  )ח"ג  המשולש  חוט  בשו"ת  להדיא 
הרבותא בדברי רב יהודה שאסור לקלקל מיצר 
פחות  חזקה  הוי  דברבים  רבים,  בו  שהחזיקו 
וכן  כתיקונה.  חזקה  שאינה  אף  שנים  משלוש 
נז.  סי'  שביעי  )כלל  לוי  לבית  מהר"י  בתשובת  כתב 

חתימת הרב כמוה"ר ליב סרוואל(.

'חזקת  בדין  הראשונים  שנחלקו  שמצינו  ואף 
ואין  מיד  בחזקה  שסגי  אומרים  ויש  תשמישין', 
צריך טענה, וכן הוא דעת השולחן ערוך )סי' קנג 
סי'  )ח"ב  הרשב"א  בתשובת  מבואר  הא  ועוד(,  ס"ב 

קעז, הביאו בבית יוסף סי' קנג מחודש ח( שאף להסוברים 

דחזקת תשמישין אין צריך שלוש שנים וטענה, 
וביאה בחצר  ביציאה  אבל חזקה לדריסת הרגל 
שהוא  מפני  וטענה,  שנים  שלוש  צריך  חבירו, 
מפסיד כל שימוש המקום ודינו כחזקת קרקעות.     
דבריו  בתחילת  תקטו(,  )סי'  שי  תשורת  ובשו"ת 
כתב, כי אמנם דין זה שהחזיקו בו הרבים אינו 
מדינא, שהרי זו חזקה בלי טענה ומה אולמייהו 
'אסור  דאמר  מהלשון  ודקדק  מיחיד,  דרבים 
ולא  בה  נגעו  איסור  משום  משמע  לקלקלו', 
משום דין ממון שזכו הרבים, וכתב שכן מבואר 

באסיפת זקנים דלאו מדינא הוא.
בשיטה  הביאו  הראב"ד  לשיטת  וכוונתו 
כו',  רבים  בו  שהחזיקו  'מיצר  ק.(:  )שם  מקובצת 

לקלקלו  אסור  החזיקו  דברשות  כיון  כלומר, 
שהנותן לרבים כנותן לשמים, שכן העוסק בצרכי 
שהוא  פי  על  ואף  שמים  בצרכי  כעוסק  רבים 
מדיני  זה  שאין  מדבריו,  מבואר  הדין'.  מן  חוץ 
ונדר,  הקדש  כדין  אלא  כלל,  וקניינים  ממונות 
כאילו  הוא  הרי  בשלו  שימוש  לרבים  שהנותן 
הייתה תקנת חכמים במיצר  וכך  והקדישו,  נדר 
שהחזיקו בו רבים, להחשיב הסכמה זו כנדר ואף 
באופנים שמצד הלכות נדרים היה אפשר להתיר 
הדבר תיקנו בזה לאיסור. וכן כתב במאירי )בבא 

בתרא צט:(.

ובאמת מצינו שכעין זה כתב בעליות דרבינו 
יונה )בבא בתרא ק. ד"ה ורבי אליעזר( שדין זה אינו מדיני 
הרבים,  לצער  שלא  גרידא  איסור  אלא  ממונות 
רב  דברי  בגמרא על  שביאר הטעם שלא הקשו 
יהודה 'במאי קנה לה', משום דלאו מדינא קאמר 
לה, אלא אסור לקלקלו קאמר, לפי שאסור לצער 
לרבים ולקלקל מיצר שהחזיקו בו כיון שהורגלו 

להלוך בו ברשות. 
איברא דלהלכה נראה שנקטו רוב הראשונים 
וגם  איסור,  מדין  גדר החזקה  אין  כי  והפוסקים 
רבינו יונה בהמשך דבריו )ד"ה כדתניא( הביא לדברי 
שהרבים  יהודה  רב  דברי  שפירש  חננאל  רבינו 
כל  שאר  מדברי  וכן  בהליכה,  השדה  את  קונים 
קנו  אופן  באיזה  שדנו  והפוסקים  הראשונים 
הרבים את השדה, מבואר שנקטו שאין זה רק דין 
איסור, אלא שיש להם זכיה ממונית בגוף השדה. 

נתן רשות לרבים וודאי מחל והפקיר 
להם 

לפי שיטת הראשונים שיש לבני רשות הרבים 
מדבריהם  נראה  שהחזיקו,  בדרך  ממונית  זכייה 
דהטעם שמועילה חזקה לרבים אף בלי טענה, כי 
חכמים אמרו שאם נתן לרבים לעבור דרך חצירו, 
שמעתה  בליבו  והסכים  הדרך  להם  שמחל  או 
שכתב  כמו  להילוך,  לרבים  קנוי  חצירו  יהיה 
מחל',  לרבים  'דודאי  ד"ה שהחזיקו(  ק.  )שם  הרשב"ם 
או שנתייאש בחצירו כמו שכתב הר"ש )אהלות פי"ח 
משנה ד(: 'משום יאוש בעלים נגעו בה, דכיון שכן 

הוא מתייאשים הבעלים ממנה'. 
דין  שיסוד  )שם(  שי  תשורת  בשו"ת  כתב  וכן 
זה הוא מדין ייאוש והפקר, וביאר שדין זה הוא 
רק באופן שכל העולם הורגלו לעבור דרך שדהו 
זו, ומאחר שכן עמדו  וכל עובר ושב ילך בדרך 
שהחזיקו  בעלים  שראו  כיון  דעתו,  על  חכמים 
המקום,  הפקיר  ודאי  שלו  במיצר  לילך  הרבים 
ששתק  וכיון  העולם,  כל  עם  לדון  יכול  מי  כי 
ולא מיחה הפקירו לכל העולם והרי זה כאבידה 
מדעת. והוסיף עוד כי אפשר דמהאי טעמא אמר 
הוי  דהפקר  איסור, משום  לשון  לקלקלו'  'אסור 

כנדר )כדאיתא בחו"מ סי' רעג ס"ב(. 
אכן מדברי בעל תשורת שי עולה, כי כדי לקבוע 
והפקירו  מזכויותיהם  התייאשו  השדה  שבעלי 
לכך,  וברורה  חזקה  אומדנה  בעינן  הקרקע,  את 
ועוד  ניכר כעין אבדה מדעת.  עד שיהיה הדבר 
כתב דמאחר ודין מיצר שהחזיקו בו מדין הפקר, 
בנידון שנשאל עליו שבני המקום נהגו לרעות את 
בעלי  התעוררו  זמן  ולאחר  בשדות,  בהמותיהם 
השדות למחות ולמנוע את הרעייה בחינם, השיב 
שמאחר שהחזקה והשימוש לא נעשו אלא בידי 
בני המקום בלבד, אין זה בגדר הפקר לכל העולם 
)חו"מ  העולם  לכל  במפקיר  רק  חל  אינו  והפקר 
סי' רעג ס"ה(, ואין בזה דין של 'מיצר שהחזיקו בו 

רבים'.

באיזה אופן החזיקו הרבים במצר
הראשונים  שנחלקו  מצינו  זו,  חזקה  ובקנין 
אם הרבים צריכים לעשות מעשה קנין ממש, או 

שבהליכתם לבד החזיקו במיצר ואסור לקלקלו:
הרשב"ם )ק. ד"ה שהחזיקו בו רבים( כתב: 'שהחזיקו 
והבעלים  להילוך  ותקנוהו  שהשווהו  רבים  בו 
רק  הוא  זה  שדין  בדבריו,  מבואר  ושתקו'.  ידעו 

אם הרבים עשו בקרקע קנין חזקה.
כתב  אליעזר(  ורבי  ד"ה  )שם  יונה  דרבינו  בעליות 
וזריעה  לחרישה  המקום  את  קונים  אין  שאם 
אותו בהליכה,  להילוך בלבד, הרי שקונים  אלא 
אין  זה  ולפי  רבינו חננאל,  היא דעת  וכתב שכן 
צריך מעשה קנין אלא ההליכה עצמה של הרבים 
זו של הליכה בקרקע.  נחשבת כקנין לגבי זכות 
וכן ביאר הרשב"א )חידושים שם ד"ה רבי אליעזר, שו"ת ח"א 
סי' אלף קנב( שאפילו לא תקנו הרבים את המיצר 

כדי להלך בו, אלא רק הלכו בו זכו הרבים.   
ולענין הלכה נחלקו הפוסקים אם הלכה כדעת 
כדעת הרשב"א. בשו"ת מהרשד"ם  או  הרשב"ם 
סימן  הט"ז  )אחי  הלוי  מהר"י  ובשו"ת  רלח(  סימן  )חו"מ 

כ( פסקו כדעת הרשב"ם, וכן פסקו בשו"ת ספר 
מא(  )סימן  מלכיאל  דברי  בשו"ת  קיג(,  )סי'  יהושע 
ובחכמת שלמה )הגהות שו"ע סי' שעז( ובכסף הקדשים 

)על גיליון השו"ע שם(. 

אמנם בשו"ת פני יהושע )חו"מ סי' ד( כתב דכיון 
שכל הפוסקים לא כתבו דבעינן חזקה ממש אלא 
משום  לאבד  אסור  הרבים  דדרך  וכתבו  סתמו 
מיצר שהחזיקו, ולא הזכירו כלל דבעינן השוואת 
קרקע, מי הוא זה שידון בדבר חדש להצריך חזקה 
ממש דוקא, וכתב שגם בדברי הרשב"ם עצמו יש 
אלא  דוקא  לחזקה  בכוונתו  שאין  ולומר  לדחות 
לשון מיצר שהחזיקו דחקו וכו' ע"ש, וכן כתב גם 
בתשובה אחרת )ח"ב סי' צד( שכל הפוסקים חולקים 

על הרשב"ם בזה.
וכן פסק בשולחן ערוך הרב )חו"מ גזלה וגנבה סל"ג(: 
מצר שהחזיקו בו רבים אסור לקלקלו. אין צריך 
לומר אם החזיקו מההפקר, אלא אפילו בשדה או 
זכו  ומחלו,  ושתקו  בחצר מדעת הבעלים שראו 
הרבים במתנה זו בחזקה שהחזיקו בה בהילוכם, 
ואסור לו לחזור ולגוזלה מהם. וראה בשו"ת נטע 

שעשועים )חו"מ סימן נג( שהניח בספיקא דדינא.

אם צריך נתינת רשות 
עוד נחלקו הראשונים אם דין 'החזיקו בו רבים' 
הוא דוקא כשנתן רשות מפורשת לרבים לעבור 
דרך שדהו, או אפילו אם הרבים מעצמם עברו 
דרך שדהו והוא ראה ושתק. בדרכי משה )סי' שעז( 
ותשובת  תקו(  סי'  בתרא  )בבא  המרדכי  לדברי  הביא 
בו  כשהחזיקו  דוקא  שזהו  קנב(  אלף  )סי'  הרשב"א 
)שם  בשו"ע  להלכה  הרמ"א  כתב  וכן  ברשות, 
ברשות אסור  ז"ל: 'מצר שהחזיקו בו רבים  ס"א( 

לקלקלו'. וכתב הסמ"ע )סק"ב(: קמ"ל בזה דדוקא 
משא"כ  לקלקלו,  אסור  ברשות  כשהחזיקו 
שרבים  כל  מיהו  ברשות.  שלא  בו  כשהחזיקו 
ואמרינן  להן  טוענין  לפנינו,  עתה  בו  מוחזקים 
דבודאי ברשות החזיקו בו. ובביאור הגר"א )סק"ב( 
מיצר(:  ד"ה  יב.  בתרא  )בבא  התוספות  כתבו  שכן  ציין 
היינו כשהחזיקו ברשות, אבל אם באין להחזיק 
שלא ברשות יש למחות בידם. עוד הביא בביאור 
הגר"א )ליקוט( שכן מבואר בר"ש )אהלות פי"ח משנה מד, 
וכתב שרש"י )ב"ק כח. ד"ה אי הכי( סובר שאף שלא ברשות מהני 

חזקתן והניחו בצ"ע(.

שאין  שהחזיקו(  ד"ה  ק.  )שם  הרשב"ם  דעת  אמנם 
המשך בעמ' ד'

מכתלי בית ההוראה
המשך מעמ' א'תשובה ממורינו הרב שליט“א

לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 ג02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com



ד
לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com

ראו  הבעלים  שאם  אלא  רשות  נתינת  צריך 
ושתקו סגי, שכתב: 'שהחזיקו בו רבים שהשווהו 
אסור  ושתקו,  ידעו  והבעלים  להילוך  ותקנוהו 

לקלקלו דודאי לרבים מחל'. 
ד  סי'  חו"מ  וח"א  צד,  סי'  )ח"ב  יהושע  פני  ובשו"ת 
כוונת  גם  היא  כתב שכן  סי' שעז סק"א(  בפת"ש  הביאו 

בכונת  לטעות  מקום  שיש  אף  )הנ"ל(,  התוספות 
מפורשת  רשות  נתינת  שצריך  ולומר  דבריהם 
להוכיח  ראיות  בכמה  האריך  החזיקו,  ומדעתו 
רשות  נתן  שלא  שאף  השואל,  כדברי  שלא 
מפורשת אלא ראה ושתק הרי זה כנתינת רשות 
הרב  ערוך  בשולחן  פסק  וכן  ברשב"ם.  כמבואר 

)חו"מ גזלה וגנבה סל"ג(.

לדברי  יג(  סי'  )חו"מ  נזר  אבני  בשו"ת  הביא  וכן 
שדה  היה  שאם  שכתב  ה:(  קטן  )מועד  הריטב"א 
יחיד ועשאוהו רבים שדה שמספידים בו מתים 
ושתק איבד זכותו כו', כדאמרינן מיצר שהחזיקו 
בו רבים אסור לקלקלו, פירוש שהחזיקו ברשות 
ע"ש, ודייק באבני נזר מכך שהתחיל בשתק וסיים 
בהחזיקו ברשות, מוכח דשתק היינו ברשות. אלא 
בלבד  שכתב שמדברי הסמ"ע משמע ששתיקה 
לא מהני. ועוד כתב בשו"ת פני יהושע )שם( שגם 
הרשב"ם הצריך מעשה קנין גמור משום שהרבים 
לזריעה,  העומדת  שדה  בתוך  דרכם  את  פילסו 
להילוך  שמיועד  הכרמים  שבין  בשביל  אבל 
זכות הליכה בקנין הליכה.  לכו"ע קונים הרבים 

וכ"כ הבית אפרים )שו"ת חו"מ סי' כב(.   
ה(,  סי'  )ח"א  המהרש"ם  הכריע  הלכה  ולענין 
אלא  חזקה  מעשה  הרבים  עשו  שלא  שבמקום 
החזיקו בהילוך בלבד, לא אמרינן מדשתק מחל 
ולא החזיקו רק אם נתן להם רשות מפורשת, ואם 
עשו מעשה לתקן את הדרך סגי בשתיקה בלבד.

סי'  ח"י  הלוי  שבט  )שו"ת  וואזנר  הגר"ש  העלה  וכן 
רפט( שאף על פי שמלשון הרשב"ם משמע דמהני 

שהצריך  לשיטתו  דאזיל  משום  היינו  שתיקה, 
ואם  מעשה  שינוי  באיזה  חזקה  מעשה  לעשות 
להם,  שמחל  הוכחה  איכא  ודאי  כזה  על  שתקו 
אבל כשרק הלכו בדריסת רגלם זמן מה ושתקו 
דחסד  משתיקתם,  הוכחה  אין  עדין  הבעלים 

בעלמא עשה איתם.
רשות  צריכים  ואין  מועילה  ששתיקה  ואם 
אפרים  הבית  שכתב  למה  להעיר  יש  מפורש, 
דלא מהני  סי' שעז סק"ב(  הביאו בפת"ש  כב,  סי'  חו"מ  )שו"ת 

רשות של ראה ושתק רק כשגמר בדעתו שיוחלט 
דרך זה לרבים לעולם, וז"ל: דעד כאן לא אמרינן 
להם  כשנתן  אלא  לקלקלו,  אסור  רבים  דהחזיקו 
הדרך מדעתו וגמר בדעתו שיוחלט דרך זה לרבים 
הבית  כל  כינס  שלא  בזה  כן  שאין  מה  לעולם, 
הסמוך לרחוב שנאמר שהחליט הגבול הזה להיות 
הקרן  מקצת  שכינס  רק  לעולם,  לרבים  מעבר 
הסמוך לרשות הרבים, והרי זה כאומדנא דמוכח 
שלא הייתה בדעתו להחליט להם, רק שלפי שלא 
היה צריך אליו בשעת הבנין הניחו פנוי עד זמן 
שיצטרך אליו וכשאל את גבולו לפי שעה לרבים 
דמי דאיתא בחזרה כמו החזיקו שלא ברשות וכו'.

בדבר שאין דרך להקפיד עליו אין 
חזקה לרבים   

ברשותו  עברו  הרבים  כאשר  הפוסקים  דנו 
על  ואינו מקפיד  כן  נחסר מחמת  באופן שאינו 
שזכות  כתב  רלח(  סי'  )חו"מ  בשו"ת מהרשד"ם  כך: 
כשיש  דווקא  היא  בו,  שהחזיקו  במיצר  הרבים 
עוברים  שרבים  בכך  חסרון  הקרקע  לבעל 
ברשותו, שמאחר שלא מחה הרי זו ראיה שמחל 
להם על ההליכה ברשותו, אבל באופן שאין דרך 

האדם להקפיד אם עוברים ברשותו אין הוכחה 
בכנה"ג  והביאו  להם,  שמחל  מחה  שלא  מכך 
בשם  גם  כן  כמו  והביא  יא(  אות  תיז  סי'  הטור  )הגהות 

המוהרש"ך. 
וכעין זה פסק לדינא בערך ש"י )סי' שעז( בשם 
הרבים  החזיקו  שאם  סי"ג(  )ח"ב  חיים  דברי  שו"ת 
בכך שנחו שם לפעמים או בהילוך שאין דרך בני 
אדם להקפיד עליו אפילו בחצרם אם היא חצר 

פתוחה, אין זו חזקה אפילו לרבים.  
)סי’  שעשועים  נטע  בשו”ת  כן  גם  פסק  וכן 
לא  והוא  ונהרס  בנין  לו  שהיה  אחד  לגבי  נג( 
ידו או  טרח לבנותו מחדש מחמת שלא השיגה 
וכתב  שם,  מהלכים  הרבים  והיו  עצלות  מחמת 
ז”ל: ‘שאין זכות הרבים תלוי במה שהלכו שלוש 
שנים ויותר, דמי הוא שיקפיד ויחסום העוברים 
גדול  וכלל  פסידא,  שום  לו  כשאין  רשותו  דרך 
הוי  לא  אינשי  קפדי  דלא  דבמידי  חזקה  בדיני 
קפדי  לא  זה  כנידון  רגל  ודריסת  וכו’,  חזקה 
הנותן  דעת  גילוי  דבעינן  משום  וכו’,  אינשי 
בהאי  וכן  לעצמם.  להחזיק  לרבים  מניח  שהוא 
מעשיו  מתוך  ניכרת  מחשבתו  שלו  לתוך  דכנס 
שייך  לא  הכי  בלאו  אבל  לרבים,  הדרך  שנותן 
לומר דתלינן שמניח הדרך לרבים. הגע עצמך, 
מי שנפל כותלו הסמוך לרה”ר ואינו בונה אותו 
לאיזה סיבה וביני וביני רבים הולכים ושבים דרך 
הרמב”ן  כמ”ש  לצדדים  להסתלק  שדרכם  שם 
אין אותו בעה”ב  לומר דשוב  היעלה על הדעת 
דמה  בתחלה,  שהיה  כמו  הכותל  להעמיד  יכול 
שלא מיחה הוא דמידי דלא קפדי אינשי כמ”ש 
כנלענ”ד’. וכן עולה גם מדברי הבית אפרים )חו”מ 

סי’ כב( שהובאו לעיל.

סי’  ח”א  תשובות  )קובץ  אלישיב  הגרי”ש  פסק  וכן 
רח( שההלכה של מיצר שהחזיקו בו רבים אסור 

החזיקו  שהם  באופן  אלא  נאמרה  לא  לקלקלו 
ברשות. ולכן אם בעל השדה לא עלה על דעתו 
מעולם להקצות לרבים דרך בשדהו ורק באופן 
זמני הרשה להם, כל עוד ואין לו חסרון בדבר, 

הרי בידו לנקוט פזרא וליתיב.

כשיש לבעלים טאבו על המקום 
רישום  יש  קרקע  כל  שעל  בזמנינו  לדון  ויש 
דין  יש  זה  על  גם  אם  שייכת,  היא  למי  בטאבו 
)ח"א  מהרש"ם  בשו"ת  רבים.  בו  שהחזיקו  מיצר 
רום  שכתב  האחרון  הטעם  ‘ואולם  כתב:  ה(  סי' 

מעלתו, דכיון שיש לראובן “טאבילאציע” ]=טאבו[ 
מחילה.  מהני  דלא  לומר  יש  ההוא,  המקום  על 
דיש לומר שסמך דעתו על הטאבילאציע שבידו, 
ודמי למי שיש בידו שטר או משכון )חו”מ סי’ רמא(. 
הגם שיש לפקפק בזה, שהרי יש בזה שתי דעות, 
הרבים  ולפמש”ל  לי,  קים  לומר  יכול  והמוחזק 
דנים  אנו  הרי  דהכא,  ובפרט  מוחזקים.  נקראים 
והוא  ופתח,  חלונות,  לפתוח  שבא  שמעון,  נגד 
מקום  מכל  וכו’,  מוחזק,  הוי  בודאי  שלו,  בתוך 
בדאיכא שטר בידו, גם להסוברים דמהני מחילה 
נגד שטר, מכל מקום מסתמא לא מחל. ואם כן 
בזה שיש בידו הטאבילאציאן, אמרינן דמסתמא 
לא מחל להם זכותו’. ונראה מהמשך דבריו שם 
שהסיק להלכה שאכן במה שיש לו טאבילאציע, 

יש לומר דלא מחל זכותו כלל. 
על  טאבו  לו  שיש  מי  כי  מדבריו,  והעולה 
רשותו אין אומרים בו הדין שמיצר שהחזיקו בו 
רבים אסור לקלקלו באופן שלא נתן להם רשות 
אנו  כלל  שבדרך  ואף  שתק,  רק  אלא  בפירוש 
אומרים ששתיקתו מוכיחה שמחל, כיון שיש לו 
כמוחל  הוי  בפירוש  מוחל  היה  אם  אפילו  שטר 
)סי’ רמא סק”ד( שיש בזה  ושטר בידו שכתב הש”ך 

ומסיק שם הש”ך  מחלוקת אם מהניא מחילתו, 
מחל  שלא  זה  באופן  אבל  דדינא,  ספיקא  דהוי 
בפירוש אלא רק שתק כיון שיש בידו שטר לדברי 
הכל אין אומרים בזה אומדנא שמחל כיון שיש 

שטר בידו.
וכדבריו כתב גם בשו”ת מהר”י הכהן )ח”א חו”מ 
סי’ כט, הביאו בפתחי חושן נזיקין פרק ח הערה פא( וזה לשונו:  

'ונראה לי בפשיטות דבזמן הזה אין נהוג בינינו 
דין דמיצר שהחזיקו בו רבים. דלכל הדעות מדין 
מחילה קאתינן עלה ולא משום מתנה, דלמתנה 
דנאמר  והא  המועיל,  ודבר  קנין  להיות  צריך 
כל  דבזמננו  וכיון  ושתק,  דראה  משום  דמחל 
כתוב  ויביאו  בערכאותיהם  נעשה  קרקע  קנייני 
לומר  תיתי  מהיכי  “אינטאובלאציע”,  בספריהם 
שמחל הלא ידע בנפשו שבכל עת יוכל לעשות 
אלה  ובענינים  האינטאבולאציע,  בתוקף  בשלו 
אין ספק שדינא דמלכותא דינא כדברי הרמב”ם 
הקניינים  שכל  ובפרט  מכירה(,  מהלכות  א  פרק  )סוף 

נעשו  אם  בלתי  דעת  סמיכת  להם  אין  בקרקע 
דמלכותא  דינא  הפוסקים  לכל  ובזה  בערכאות 
וכמו דקי”ל דאינו מועיל מחילה בפירוש  דינא. 
לומר  שאין  שכן  מכל  זה,  ביד  שיש  שטר  נגד 
ומבואר  האינטאבולאציע,  נדד  שמחל  סתם 
גרע  ולא  כזאת בשו”ת מהרשד”ם כמה פעמים. 
מכשהדלת ננעלת בלילה אף שהשני משתמש בו 
חזקת  הוי  דלא  קסב(  סימן  )חו”מ  בטור  מובא  ביום 
השני חזקה, ומזה הוכיח המהריב”ל )חלק א כלל יד 
כן,  בו רבים הדין  סימן פב( דגם במיצר שהחזיקו 

והיינו משום דאנו רואין בעליל שלא מחל המיצר 
האינטאבולאציע  כן  בו,  מחזיק  ועודנו  לגמרי 

מוכחת על חזקתו לגמרי ואין לספק הזה כלל’. 
וצירף להקל על פי סברת המהרשד”ם דלא הוי 
לבעל  חסרון  דאיכא  במקום  אלא  לרבים  חזקה 
מוכח  ושתק  שראה  וכיון  בתשמישים,  הקרקע 
שנתנה  ראיה  צריך  קרקע  בחסרון  וגם  דמחל, 
מכל  אחד  בנידו”ד  דאין  וכיון  זולת,  לא  להם 
תנאי אלה אין שום טענה לרבים כלל, ורבים לא 
דינא  ובזה  לטענותיהם,  ראיה  באין  גזלנים  יהיו 
דמלכותא דינא כלל ברור ומוכח וקיים דלא נגד 

דין תורה כאשר ביררתי. 
והגם שבשו"ת תשורת שי )ח"ב ס"א( העלה לענין 
כאשר  שאף  חבירו,  בקרקע  שנים  שלוש  חזקת 
הטאבו  למרות  בטאבו,  רישום  קמא  למרא  יש 
קמא  המרא  כמחזיק  זה  ואין  חזקה  למחזיק  יש 
שטר. נראה שלענין חזקת הרבים במיצר חבירו, 
אף הוא יודה שלא החזיקו הרבים, כמובא לעיל 
ואבדה  ייאוש  מדין  החזקה  דין  יסוד  שביאר 
שמו  על  רשומה  הקרקע  כאשר  אולם  מדעת, 
לומר  ואין  מדעת  כאבדה  זה  אין  וודאי  בטאבו, 

שהוא מתייאש ממנה.    
להלכה:

העולה להלכה בנידון שאלה זו, שיכול בעל 
מיצר  דין  בו  ואין  חצרו  את  לסגור  הדירה 
שמצינו  טעמים  מכמה  רבים  בו  שהחזיקו 
מעשה  עשו  לא  העוברים  א.  בפוסקים: 
תיקון כדי לעשות את המעבר, אלא המקום 
הפוסקים  והכרעת  בו,  והלכו  פרוץ  היה 
שבאופן זה לא החזיק אם לא נתן להם רשות 
מפורשת לעבור. ב. הבעלים לא היה נחסר 
שלא  ומה  הרבים,  מעבר  מחמת  הנה  עד 
מחה הוא מפני שהדבר עדיין לא הפריע לו. 
ג. הכרעת הפוסקים שאם יש רישום בטאבו, 
אין בו דין החזיקו רבים, כי מה שלא מחה, 
לפי  מחצירו,  התייאש  לא  גם  בוודאי  וכן 

שסמך על הרישום שיש לו.  

מכתלי בית ההוראה
המשך מעמ' ג'תשובה ממורינו הרב שליט“א



לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 ה02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com

המשך בעמ' ו'

גדר חולה לענין ביקור חולים 

ליבון דהלכתא
הרה"ג שמחה בונם עקשטיין 

עם  למיטה  רתוק  הוא  טוב,  לא  קצת  מרגיש  שלי  חבר 
חום כבר יומיים עקב הידבקות בשפעת ל"ע, אך אינו זקוק 
לעזרה נחוצה כלשהו ומסתדר לבד ב"ה. האם יש לי מצוה 
לבקרו מטעם מצות ביקור חולים אשר עליה אמרו שאוכל 
היא,  השאלה  לעוה"ב?  קיימת  והקרן  בעוה"ז  פירותיהם 

האם מצבו נכנס בגדר חולה?
מצות  בו  לקיים  ניתן  חולה  איזה  בענין  הנה  תשובה: 
כליו  ונושאי  בשו"ע  בזה  גדר  נתבאר  לא  חולים  ביקור 
והדבר נשאלת בפי רבים, לכן ננסה להרחיב בזה הדיבור 
קצת וננסה לענות בזה בס"ד. ראשית עלינו לברר האם כל 
המצוה היא דוקא בחולה שיש בו סכנה או גם בחולה שאין 
חולים במסכת  ביקור  בסוגיא של מצוות  דהרי  סכנה.  בו 
נדרים )דף מ.(, נראה שם מכמה מימרות שקאי שם על חולה 
שיש בו סכנה, כגון מעשה דר"ע שביקר חולה שא"ל רבי 
ודרש כל שאינו מבקר חולה כאילו שופך  ונפק  החייתני, 
דמים, ובהמשך הגמ' אמר רב  דימי כל המבקר את החולה 
גורם לו שיחי', וכן שחזקי' היה חולה מסוכן כשבא ישעיה 

הנביא לבקרו.
חולה שאין בו סכנה:

בבהירות  להוכיח  דשמיא  בסייעתא  לנו  שנראה  אלא 
שיש מצוות ביקור חולים אף בחולה שאין בו סכנה, דהנה 
אומר  החולה  את  לבקר  הנכנס  ת"ר  יב.(  )שבת  בגמ'  איתא 
שבת היא מלזעוק ורפואה קרובה לבא, ר"מ אומר יכולה 
היא שתרחם וכו', הנה כל המימרות שם נראה שאומרים 
שבביקור  וכיון  רחמים,  בקשת  אסור  שבשבת  מפני  כן 
אחד  וזה  החולה,  על  רחמים  בקשת  של  דין  יש  חולים 
)ולדעת כמה פוסקים זהו עיקר המצוה, עי' לבוש יו"ד  מטעמי המצוה 
סי' שלה(, ובשבת שא"א לבקש רחמים לכן אומרים שבת היא 

מלזעוק, והנה בחולה שיש בו סכנה ודאי שמותר ומצוה 
)או"ח סי'  לזעוק ולבקש רחמים עליו בשבת כמובא בשו"ע 
רפ"ח ס"י(, וא"כ כל דברי הגמ' בדין הנכנס לבקר את החולה 

ברורה  ראי'  זהו  וא"כ  בו סכנה,  בחולה שאין  איירי  הנ"ל 
שיש מצוות ביקור חולים אף כשאין בו סכנה. 

חולשה בכל הגוף [דעת המהר"ל]:
החולי  שיעור  מהו  לדון  לנו  יש  זאת  שהוכחנו  ואחרי 
האם בכל מיחוש או חולי אבר או דוקא כל הגוף, ובאמת 
היא קצת פלא שלא דברו מזה הפוסקים במפורש, וננסה 
)עה"ת  אריה  בגור  דאיתא  בזה מתוך מפרשי התורה,  לדון 
בפרשת וירא( בטעם למה הקב"ה ביקר את אברהם אבינו רק 

דרק  כותב שם המהר"ל  לכן,  קודם  ולא  ג' למילתו,  ביום 
ביום ג' נקרא חולה מפני שאז מרגיש חולשה בכל הגוף, 
אבל בימים שלפני כן זה רק כאב באבר עצמו ולא חולשת 
הגוף ועדיין אין מצוה לבקרו. א"כ נמצאנו למדים שדעת 
המהר"ל שרק כשחלה כל גופו יש בו מצוות ביקור חולים, 
המילה  לצורך  שבת  שמחללין  ]ואף  אחד.  באבר  כשחלה  ולא 
גם ביום א', מ"מ זה רק מחמת המכה אבל עדיין אינו בגדר חולה 
רחמים שלא  בקשת  דהוה  צ"ל  המילה,  לאחר  מיד  מי שבירך  )ואף שעושין 

יסתכן ולא מצד שעכשיו הוא כבר חולה([. וע"ע בספר פסקי תשובה 

)להרה"ח ר"א פטרקובסקי סימן רמב( שהביא דברי המהר"ל והעיר 

עליו ע"ש.
צער באבר אחד [דעת האור החיים הק']:

מאידך באור החיים הק' )בפרשת וירא( נראה דלא ס"ל הכי, 
דהקשה ליה לאוה"ח הק', מנין לו לר' אחא שהקב"ה בא 
לבקר את אברהם אבינו דוקא ביום ג' ולא קודם לכן, ומביא 
שם באמת גירסא )בשם הטור( שלא כתב שהיה זה דוקא ביום 
שלישי למילתו. מבואר לכאו' מתמיהתו, שדעתו לומר שיש 
מצוות ביקור חולים אף בימים הראשונים כשיש עדיין רק 
צער אבר, דהרי רחוק לומר שדעת אוה"ח הק' שבמציאות 
לכאו'  זה  דבר  דהרי  הגוף,  כל  כואב  ראשונים  בימים  גם 
גדולה  החולשה  השלישי  שביום  דשכם  במעשה  מפורש 
אלא  סכנה(,  יש  ראשונים  בימים  שגם  קלד:  שבת  רמב"ן  )וע"ע  יותר 
שבפשטות דעתו שאף שאינו כואב כ"כ ולא חלה כל הגוף 

עכ"ז עדיין יש בזה מצוות ביקור חולים. 

חובת בדיקת  הציצית ודיני הפרדת הציצית
בימות החול ובשבת 

ביני עמודי
הרה“ג מרדכי דוד ברנדסדורפר

בדיקת הציצית
אם  בחוטי הציצית  קודם שיברך  יבדוק   א.   
הם כשרים ולא נפסק הציצית באופן שנפסל, 
)שו"ע ס"ט(. וכן  כדי שלא יברך ברכה לבטלה 
צריך לבדוק למעלה במקום נקב הטלית עד 
פסול  הקשירה  שבמקום  משום  הקשירה 

אפילו כשנפסק רק חוט אחד )מ"ב סקכ"א(.

הלובש כמה טליתות
ארבע  של  בגדים  כמה  הלובש  אפילו  ב.     
הבגדים  בכל  לבדוק  חייב  ציצית  עם  כנפות 
ברכה  של  חשש  דליכא  אף  הציצית,  בחוטי 
מכל  אחד,  טלית  בדק  שכבר  משום  לבטלה 
מקום כיון דאפשר לבירורי, ועוד כיון שחוטי 
ידי דריסת הרגלים  הציצית דרכן לפסק על 
איכא חשש שילבש בגד של ארבע כנפות בלי 

ציצית )מ"ב סקכ"ב(.
  ג. אמנם אינו צריך לבדוק בכל הבגדים גם 
שמברך  בבגד  דרק  הקשירה,  נקב  במקום 
עליו צריך לבדוק בנקב הקשירה, דכאן אנו 
סומכים על המג"א )סקי"א( שסובר שאין צריך 

כלל לבדוק במקום הנקב )ביה"ל(. 
  ד. ולפי זה נמצא אדם נשוי שמברך הברכה 
הטלית  לבדוק  צריך  אינו  גדול  הטלית  על 
קטן במקום הנקב, אלא יבדוק חוטי הציצית 
בלבד, אלא שנכון לעיין ולבדוק קצת מפעם 
שרגיל  משום  הנקב,  במקום  אפילו  לפעם 
האנשים  לאותם  ובפרט  שם,  להתקלקל 
שישנים עם אותו הטלית קטן שהולכים עם 

זה ביום )שם(.

בדיקת הציצית בשבת
  ה. אין חילוק בין שבת לחול בבדיקת הציצית, 
הציצית  ולבדוק  לעיין  צריך  בשבת  שאפילו 
אם הם כשרים או לא )שם(. אלא שבשבת יזהר 
יכשל  שלא  הקשר  ויחזק  יהדק  שלא  מאוד 
בציצית חדשים  ובפרט  חטאת,  באיסור  ח"ו 
יש ליזהר משום שהקשר התחתון שלהם עוד 

רפוי ואינו מתקיים כל כך.
  ו. לכן הביה"ל בסי' י"ג )ד"ה קודם( כתב שנכון 
לבדוק הטלית לפני שבת, ולהכניסו מיד לתוך 
עכ"ל.  בשבת  לבדקו  יצטרך  לא  שאז  התיק 
אבל לאלו שנוהגים שלובשים טלית גם בליל 
שבכל  מפני  מזה,  כלום  מרוויחים  לא  שבת 
השבת,  ביום  למחרתו  לבדקו  יצטרכו  אופן 

כיון שלבשו כבר את הטלית בליל שבת.

הסיח דעתו
בדק הציצית באותו היום אינו צריך  אם  ז.     
דעתו  שהסיח  אפילו  שנית,  פעם  לבדקו 
חזר  כך  ואחר  מעליו  הטלית  שפשט  כגון 
הציצית  על  לברך  שצריך  אז  דדינו  ולבשן 
בדיקת הציצית אינו  פעם שנית, מכל מקום 
זו  טלית  היום  באותו  בדק  שכבר  כיון  צריך 
ואמרינן  שבזמן מועט כזה אין רגיל להיפסק, 
שהיו  משום  חזקתן  על  אותן  ומעמידים 

שלמים בבוקר כשבדקן )מ"ב סקכ"ב(.
בדק אחר התפילה

  ח. אם בדק הטלית אחר התפילה ומיד אחר 
כך הניחו בתיקו שלו, למחרתו כשמתעטף בו 
איכא  אך  שם(,  )מ"ב  ולבדקו  לחזור  צריך  אין 
מדקדקים שאף על פי שבדקו כשהוא הניחו 

שלבשו  פעם  בכל  מקום  מכל  התיק,  בתוך 
שחששו  משום  הטעם  ואולי  אותו,  בודקין 
שמא אירע שום מקרה שאחד הוציאו הטלית 

מן נרתיקו בלא ידיעתו )כה"ח סקל"ד(.

אופנים שאין צריכים לבדוק
ידי שיבדוק הציצית יתבטל על  אם על    ט. 
ידי זה להתפלל בציבור, או שקראוהו לעלות 
בדיקה,  בלי  הטלית  ללבוש  יכול  לתורה 
החוטים  היו  שאתמול  שיודע  בתנאי  ודוקא 
שלימים, שאז בשעת הדחק אפשר לסמוך על 
נכון  אמנם  מאתמול,  הציצית שבדק  בדיקת 

לעיין ולבדקו כמה דאפשר   )מ"ב סקכ"ב(. 

טלית של אחר
  י. בטלית של אחר נמי איכא חיובא לבדוק 
הציצית, דכיון ששאלו כדי להתפלל בו נחשב 
הבית  הבעל  אם  חוץ  שלו,  כציצית  הטלית 
כבר בדקו באותו היום אין צריך לבדקו שוב, 
דאמרינן שבזמן מועט כזה אין רגיל להיפסק 

)ביה"ל(. 

שלא  מאחר  הטלית  שאל  אם  אבל  יא.     
וכדו'  לתורה  לעלות  כדי  אלא  בו  להתפלל 
וכוונתו שלא לקנותו, אין צריך לבדקו כלל, 

דאז לא נחשב הטלית כשלו )שם(.

טלית של קהל
  יב. הלובש טלית של קהל צריך לבדקו תמיד 
משום שמצוי מאוד להיות ציציותיו פסולים, 
ואפילו אינו רוצה לברך על טלית זו צריך גם 
כן לבדקו מחמת חשש ביטול מצות עשה של 

ציצית )שם(.

הפרדת הציצית
מזה  זה  הציצית  חוטי  להפריד  צריך  יג.     
להפריד  והיינו  ס"ז(,  ח  סי'  )שו"ע  קודם הברכה 
כל חוט בפני עצמו שלא יהיו מסובכים אחד 
בחבירו, משום שהתורה קראה אלו החוטים 
כמו  מזה  זה  נפרדים  שהם  שם  על  'ציצית' 
שערות הראש שנפרדות זו מזו, כמ"ש ויקחני 
בציצית ראש )טור(. והאר"י הק' נתן רמז בזה, 
כי 'ציצת' ראשי תיבות צ'דיק י'פריד צ'ציותיו 

ת'מיד.

שלא לבטל תפילה בציבור
  יד. אם על ידי שיפריד ציציותיו יתבטל על 
ידי זה מלהתפלל בציבור כגון שהגיע מאוחר 
לתפילה, אין צריך לדקדק ולהפריד ציציותיו 
להפריד  החיוב  עיקר  שמדינא  מפני  )מג"א(. 

הציצית היא דוקא בזמן שיש תכלת, והיא כדי 
כהיום שאין  להפריד בין התכלת ללבן, אבל 
להפריד  הדין  מעיקר  חייב  אינו  תכלת  לנו 
הציצית )ביה"ל(, ויש חולקים שאפילו בזמנינו 
נמי איכא חיובא מעיקר הדין להפריד הציצית 
ולפי זה אין לברך על ציצית שהחוטים שלהן 

מסובכים )שם(.

הפרדת ציצית בשבת
מסובכים  שציציותיו  בשבת  מצא  אם  טו.     
כיון שיש אומרים  לא יפריד הציצית בשבת, 
בו  יש  בשבת  הציצית  חוטי  שהמפריד 
משום תולדות מלאכה, אפילו שיש פוסקים 
שסוברים שמותר לכתחילה להפרידם בשבת, 

מכל מקום שב ואל תעשה עדיף )כה"ח סק"ל(.



אכילת פת הבאה בכיסנין קודם הסעודה

אליבא דהלכתא
הרה"ג פנחס מנחם גביוף

התפילה  לאחר  אביו,  בבית  מאיר  השבוע  סועד  דשבתא  צפרא  סעודת  את 
כשעלה להוריו הגישו לו צלחת ובה מיני מזונות ועוגות משובחות, לכבוד שבת 
אביו  גם  שב  ומיד  תיכף  אך  המזונות.  מן  מכזית  יותר  ואכל  קידש  מאיר  קודש. 
מכן  לאחר  ומיד  לקדש  מיהר  מתקרבת,  חצות  ששעת  שראה  וכיון  מהתפילה, 
ידיו  את  שיטול  קודם  האם  מאיר  מסתפק  כעת  לסעודה',  ידים  'נטילת  הכריז 
המזון  בברכת  העוגות  יפטרו  שמא  או  המחיה',  'על  ברכת  לברך  עליו  לסעודה 

שבסוף הסעודה?
פת  מפרשים  יש  בכיסנין,  הבאה  'פת  ס"ז(:  קסח  )סי'  ברורה  במשנה  תשובה: 
ויש אומרים שהיא עיסה  שעשוי כמין כיסים שממלאים אותם דבש או סוכר, 
שמעורב בו דבש או שמן או חלב או מיני תבלין ואפאה, ויש מפרשים שהוא 
פת שעושים אותם כעכים יבשים וכוססין אותם. והלכה כדברי כולם, שלכל אלו 

הדברים נותנים להם דינים שאמרנו בפת הבאה בכיסנין'.
שני  שיטה  כל  ולפי  בכיסנין,  הבאה  פת  מהו  מחלוקת  שיש  מדבריו  היוצא 
דברים האחרים נחשבים לפת גמור, וכגון למאן דאמר שפת הבאה בכיסנין הוא 

פת עם מילוי, אז פת שנילוש בדבש נחשב לפת גמור ומברכין עליו המוציא.
ואם כן מי שאכל פת הבאה בכיסנין שהוא בעצם ספק המוציא ספק מזונות, 
ואחר כך רוצה לאכול סעודת פת נמצא בספק כי אולי מחוייב עכשיו בברכת 
המזון וכשיטול ידיו ויברך המוציא ואחר כך יברך ברכת המזון יפטור גם חיוב 
זה, או שמא מחויב עכשיו בברכת מעין שלש וחייב לברך אותה. ומספק זה פסק 
הביאור הלכה )סי' קעו ד"ה ברך על הפרפרת( שלא יברך על המחיה ויסמוך על ברכת 
המזון שיברך לבסוף, דבדיעבד יוצא לכולי עלמא אפילו על פת כיסנין גמורה, 
המזון  ברכת  בעת  שיכון  וטוב  סי"ז(,  רח  )סי'  אייגר  עקיבא  ר'  בחדושי  וכמבואר 

לפטור אותם.
לפני  מזונות  שאוכל  שבאופן  שכתב,  ס"ז(  )פי"ב  לציון  אור  בשו"ת  עוד  ועיין 
הסעודה הוא נכנס לחשש שמא ברכת המזונות פוטרת את הלחם, ועל כן עדיף 
שיברך ברכה אחרונה על מיני המזונות לפני הסעודה. אך השער הציון )סימן קעו 
סק"ב( נראה שחולק על סברא זו, שכתב שהמברך בורא מיני מזונות על הפרפרת 

אינו פוטר את הפת אפילו בדיעבד.
והגאון ר' שלמה זלמן אויערבאך )הליכות שלמה תשרי פ"א הערה כ"ד( הורה שכאשר 
הסעודה  לאכול  אכילתן  בשעת  בדעתו  היה  אם  אזי  קידוש,  אחר  מזונות  אכל 
מיד, לא יברך אף אם לבסוף נשתהה קצת עד הסעודה. אבל אם לא היה בדעתו 
לאכול מיד, אף אם אחר כך נמלך ורוצה ליטול לסעודה יברך תחילה מעין שלש.

אבל יש פתרון שיכול לפתור ספק זה, אם ימשיך לאכול פת הבאה בכיסנין 
וכמבואר  שלש,  המעין  את  יפטור  המזון  ברכת  ודאי  שאז  הסעודה,  באמצע 
במשנה ברורה )סי' קעו סק"ב( דמי שאוכל קודם נטילת ידיים פירות ובדעתו לאכול 
גם בתוך הסעודה, ומכוין עכשיו לפטור גם מה שיאכל בתוך הסעודה, אם כן 
הוי הכל לצורך הסעודה ופטור מברכה אחרונה על הפירות. אך כל זה רק באם 
אוכל מאותו מין פת הבאה בכיסנין בתוך הסעודה, וכגון אם אכל פת שנילושה 
במי פירות שימשיך ויאכל ממין זה, מכיון שלפי השיטה שפת הבאה בכסנין הוא 
פת שנילושה במי פירות, אז פת שכוססין אותה ברכתה המוציא, ואם כן לפני 
מין  הסעודה  בתוך  כשאוכל  מידי  מהני  לא  שלש,  במעין  מחויב  היה  הסעודה 
שודאי המוציא, ואינו נפטר מהספק ]ובזמנינו אין חשש זה מכיון שרובא דרובא 

של המיני מזונות הם נילושים במי פירות ואם כן הם מאותו המין[.
ואי אפשר להקשות לפי זה אם כן איך אפשר לברך מזונות על מין פת הבאה 
בכיסנין שנילושה במי פירות ואחר כך לאכול גם ממין שכוססין אותם, דיש לומר 
דהוי תרתי דסתרי שלא בבת אחת ולכן מקילין בזה, אבל כאן שהיה מחויב בודאי 
במעין שלש ועכשיו אוכל בתוך הסעודה מין שספק מזונות וספק המוציא לא 
פתר את הספק בכלום, מכיון שעל הצד שהוא המוציא אינו המשך של פת הבאה 

בכיסנין שאכל קודם הסעודה. 
ויש חולקים על כל זה וסוברים שאין מחלוקת בגדר פת הבאה בכיסנין ומר 
אמר חדא ומר אמר חדא ולא פליגי, שהטעם שפת הבאה בכיסנין ברכתו מזונות 
ולא המוציא הוא כמו שכתב השולחן ערוך הרב )סי' קסח ס"ה( וזה לשונו: 'במה 
מיני  אבל  עליו,  סעודתו  לקבוע  אדם  בני  שדרך  גמור  בלחם  אמורים  דברים 
לחמים שיתבאר לפנינו שאין דרכם של בני אדם לקבוע סעודתם עליהם אין 
מברכין עליהם המוציא וברכת המזון, רק בורא מיני מזונות וברכה אחת 
מעין שלש'. ולפי זה אין שום נפק"מ במיני פת הבאה בכיסנין, ובספק 
הנ"ל יכול לאכול בתוך הסעודה אף מין אחר של פת הבאה בכיסנין 

ויוצא מכלל ספק.
העולה לדינא:

את  לאכול  בדעתו  ואין  מזונות  מיני  על  בבוקר  בשבת  המקדש  א. 
אויערבאך  הסעודה מיד, אף אם לבסוף לא נשתהה פסק הגרש"ז 
זצ"ל שיברך מעין שלש. ב. אם בדעתו לאכול מיד את הסעודה לא 
יברך אחריו דספק ברכות להקל. ג. לכתחילה כדי לפתור ספק זה 

יאכל בתוך הסעודה דבר שברכתו מזונות, ויצא מכלל ספק.

newsletter.mechubarim@gmail.com  :להצטרפות לקבלת העלון במייל

ו
לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com

ליבון דהלכתא
הרה"ג שמחה בונם עקשטיין 

המשך מעמ' ה'

דעת השו"ע [נפל למשכב]:
והנה בשו"ע אמנם לא מובא מזה דבר, אבל אולי ניתן להוכיח 
קצת מדבריו כמאן ס"ל, דאיתא בשו"ע )או"ח סימן ריט ס"ח( לגבי חולה 
שצריך לברך הגומל, דלדעת השו"ע בכל חולי צריך לברך אפילו 
חולי שיש  רק על  ולדעת הרמ"א מברכים  חולה של סכנה,  אינו 
דוקא  כ"ד( כתב דאף לדעת השו"ע מ"מ  )ס"ק  ובמשנ"ב  בו סכנה, 

כשעלה למטה אבל במיחוש בעלמא אינו מברך אף לדעה זו.
ויש לומר בזה, דאולי דעתם כדעת המהר"ל הנ"ל דכל עוד שלא 
נפל למשכב אינו בגדר חולה לענין ביקור חולים, ולכן גם כאן אף 
לדעת השו"ע שמברכים על חולי שאין בו סכנה עדיין צריך שיהא 

נפל למשכב. 
חלה ג' ימים:

ומביאור הלכה )שם ד"ה כגון( יש קצת משמעות דלענין מצות ביקור 
חולים זה רק כשחלה ג' ימים, שהביאור הלכה מסתפק במה שכתב 
הט"ז שכשמוטל ג' ימים במטה צריך לברך, וכתב הבאה"ל שמה 
שכתב הט"ז מובא באמת לגבי ביקור חולים שהרחוקים מותרים 
לבקר רק אחרי ג' ימים, ואין זה ענין לדברי הרמ"א שקאי על חולה 
מסוכן, שבו ודאי אף בפחות מג' ימים חייב בברכה, ואם יש מקום 
לדברי הט"ז ממשיך הבאה"ל זה דוקא לדעת השו"ע שמברך אפילו 
בחולה שאין בו סכנה, וע"ז אפשר לומר שדוקא כשחלה ג' ימים 
שאז צריך לבקשת רחמים, עכ"ד. קצת נראה מתוך דבריו שיתכן 
שאף לדעת המחבר אינו נחשב לחולה לפני ג' ימים, שהרי אינו 
צריך אפי' לבקש רחמים וא"כ אזלא ליה חד מעיקרי הטעמים של 
לחלק  שיש  והגם  הבאה"ל.  לדעת  מצוה  בזה  אין  ואולי  המצוה, 
הרבה בין הדינים של ברכת הגומל לבין דיני ביקור חולים אמנם 

קצת ראי' יש כאן שלא נקרא חולה אא"כ נפל למשכב. 
מיחוש בעלמא:

שוב ראיתי בברכי יוסף להחיד"א )בסימן של ס"ד( שיש שם משמעות 
מדבריו שאף על מחוש בעלמא יש מצוות ביקור חולים עיי"ש.

לחזקו אחר שהבריא:
שוב מצאתי בשלמי נדרים )על מסכת נדרים בסוגיא שם(, שכתב שחולה 
שלא  לשומרו  ויש  גמור  בריא  אינו  עדיין  חמה  ששלפתו  לאחר 
יחזור לחליו )וכעין זה תוס' חולין טו:(, ומדבריו יוצא חידוש שגם לאחר 
שנתרפא אם היא עדיין חלוש המזג ויש לשומרו שלא יחזור לחליו 
עדיין ניתן לקיים בו מצוות ביקור חולים. כעין זה איתא בדרשות 
כתב סופר )דרשות לח"ק( שלחזק גופו של חולה לאחר שהבריא כבר 

כדי שלא יחזור לחליו זהו ג"כ מצות ביקור חולים.
העולה לדינא: 

אף בחולה שאין בו סכנה יש בו מצוות ביקור חולים, אם חלה 
כל גופו ונפל למשכב [אם נפל למשכב ג' ימים לכו"ע, ואף בפחות 
מצוות  בו  יש  הט"ז(  לדעת  מציינים  )שאינם  פוסקים  רוב  לדעת  ימים  מג' 

ביקור חולים]. 

שיש  דמי  שפיר  ג"כ  קצת  חלוש  ועדיין  והבריא  שחלה  וכן 
[כי לא מצאנו מי שיחלוק במפורש על מה  בו עדיין מצוות ביקור 

שנראה מתוס' )חולין טו:(].

לו מאוד מאבר  וכואב  נפל למשכב אלא שחלה  אבל כשלא 
אחד, בזה יש לנו מחלוקת לכאורה שלא הוכרעה, וקצת ראיה 

משו"ע ורמ"א שלא נקרא חולה לענין זה. 



הגליון השבועי מבית עוז והדר - אור לישריםלא מחוברים

האתגר. 'שער הכוונות' הוא מעמודי התווך 
של תורת האר"י, אך גם מן הקשים והחתומים 
שבהם. ניצב הלומד בפני לשון הכתוב שלעיתים 
היא סתומה ומרומזת, לעיתים חסרה, ופעמים 
רבות ביאורה מפוזר ברחבי כתבי האר"י. במשך 
ובעיקר  פירושים,  מעט  עליו  נכתבו  הדורות 
ציונים הדורשים העמקה רבה. עד היום, מעולם 
נוצרה מסגרת אחת המקיפה את התמונה  לא 

בשלמותה. 

עבר  הכוונות'  'שער  של  הטקסט  היסוד. 
הגהה מחודשת על פי כתבי יד מקוריים, תוך 
ספר  של  קמא'  ל'מהדורא  מדוקדקת  השוואה 
שינויי  נתגלו  בהם  במקומות  הישן.  הכוונות 
הביאור  בגוף  נידון  הדבר  משמעותיים,  נוסח 
כדי להעמיד את הדברים על דיוקם, ולבאר כל 
מקום שבו הרח"ו ראה לנכון לשנות את הלשון 

בעריכתו.

השיטה. הסדרה נועדה להעמיד לפני הלומד 
וקולח  בהיר  רציף,  פירוש  משולב:  ביאור 
המשולב בתוך לשון הרב. המטרה היא לאפשר 
קריאה זורמת והבנה מיידית של כוונת הדברים, 

מבלי לאבד את עומקם. 

לשונות  מועתקים  המקורות,  במדור  המפה. 
והזוהר  חז"ל  דברי  אחרים,  מדרושים  האריז"ל 
הייחודיות  )"כנודע"(.  מציין  הוא  אליהם 
המפרשים  שיטות  כאן  מובאות  בהיקף:  היא 
סינון  ללא  כולם,  והאחרונים  הראשונים 
סלקטיבי. גם דברים שנכתבו במקומות אחרים 
אך נוגעים לסוגיה, נכללים בסקירה. כך נוצרת 
לעיין  המבקש  ללומד  מלאה  דרכים  מפת 

בשורשי הדברים.

מדור  נפתח  הרציף,  הביאור  לצד  העומק. 
נערך  כאן  ועיונים".  "ביאורים  בשם  ייחודי 
בהן  שלמות  סוגיות  של  ערוך"  "שולחן 
אינו  הדיון  התחבטו.  או  האריכו  המפרשים 
לפני  פורש  אלא  מקומיות,  להערות  מצטמצם 
הלומד את מכלול הצדדים, הראיות והמהלכים 
ציטוטים  בו  מובאים  כן,  כמו  מסודר.  באופן 
בהרחבה,  בנושא  שעסקו  מספרים  מלאים 

שלולא מדור זה לא ניתן היה להביאם.

המפרשים  נחלקו  שבהם  במקומות  האיזון. 
מהכרעה  נמנע  הביאור  עמימות,  שקיימת  או 
מובאות  המפרשים  לשונות  מלאכותית. 
כהווייתן, מתוך מטרה לתת ללומד את הכלים 
עליו  לכפות  מבלי  בעצמו,  ולהבין  לבחור 

הכרעה.

המעשה. הספר אינו נשאר ברמת התיאוריה. 
הכוונה  סידור  מובא  העיוני,  הביאור  לצד 
למעשה כפי דעת הרש"ש )על פי ספריו "נהר 
שלום" ו"רחובות הנהר"(, וכן כפי שהוא מסודר 
בפועל בסידורי הרש"ש, תוך ציון כל ההבדלים 

שנעשו בין המהדורות השונות.

השער. הסדרה מונגשת גם ללומד בן זמננו. 
נפתחים  הקדמה,  הדורשים  קבליים  מושגים 
יכול  בהסבר רחב או תמציתי לפי הצורך. כך 
גם לומד מתחיל להיכנס בשערי הספר, מבלי 
ותיקים.  למכוונים  הנדרש  העומק  על  לוותר 
כל  של  שיטתי  סיכום  מובא  כרך  כל  בסוף 

ירוץ  )"למען  חזרה מהירה  הכוונות, המאפשר 
הקורא"( וקבלת תמונה בהירה בסקירה אחת.

'אור  מכון  עומד  היצירה  מאחורי  הבית. 
לישרים' בנשיאות האדמו"ר רבי דוד אבוחצירא 
המכון,  שליט"א.  פומרנץ  והגרמ"מ  שליט"א 
ההנגשה  במהפכת  עולם  שם  לו  קנה  שכבר 
את  כאן  גם  מביא  היהודי,  הספרים  ארון  של 
בלתי  מקצועיות  של  נדיר  שילוב  הבשורה: 
מתפשרת, עיצוב מאיר עיניים והקפדה על כל 
תג ותג. השאיפה היא אחת: להגיש את אוצרות 
ובבהירות  מפואר  בכלי  יופי,  כליל  הקבלה 

שתאיר לכל לומד.

הרב  בידי  הופקדה  העריכה  העורך. מלאכת 
בשנים  עשרות  העוסק  שליט"א,  סאל  אליהו 
בכתבי האר"י, הן מן הצד העיוני והן מן הצד 
נרחב,  שיטתי  עיון  משלבת  עבודתו  המעשי. 
הכוונות  מסורת  עם  מעשית  היכרות  לצד 

וסידורי הרש"ש לדורותיהם.
מגיל  כבר  החל  האר"י  לכתבי  שלי  "הקשר 
שבו  בבית  "גדלתי  סאל.  הרב  משתף  צעיר", 
וסבי  ונוכח,  חי  דבר  היה  האר"י  כתבי  לימוד 
אז  כבר  אל.  בית  ישיבת  מתלמידי  היה  ע"ה 
לו  שיש  כלימוד  הקבלה  עולם  לפניי  נפתח 

מסורת, שיטה והמשכיות".
הסדרה  על  העבודה  את  מתאר  סאל  הרב 
לימוד  בין  חיבור  "זהו  אישית:  מעגל  כסגירת 
מוקדם, עיון מתמשך ומפגש בוגר עם הכתובים, 
מתוך רצון עז להעמידו לפני הלומדים בצורה 

מסודרת, נאמנה ובהירה". 

נשמת התפילה. מעל הכל, הספר מבקש 
חיים  לחוויית  העיוני  הלימוד  את  להפוך 
אינטלקטואלי,  ידע  רק  אינה  המטרה  רוחנית. 
מעניק  הספר  התפילה.  עבודת  החייאת  אלא 
ללומד את המפתח להפוך את המילים השגורות 
מגיע  וראשו  ארצה  מוצב  ל"סולם  בסידור 
הכוונות  את  מבין  האדם  כאשר  השמיימה". 
הטמונות באותיות, התפילה כולה משנה פניה: 
והופכת לעבודת קודש חיה ובוערת, המחברת 

את האדם לבוראו בקשר של דעת ודבקות.

"שער הכוונות 
המבואר": 
המפתח 

להיכלות הסוד
יצירת מופת חדשה - 

'שער הכוונות המבואר' 
מבית 'אור לישרים' - 

'עוז והדר', פותחת את 
שערי 'שער הכוונות' 
ומגישה את יסודות 

תורת האר"י עם ביאור 
משולב, השוואות מכתבי 

יד, וסקירה מקיפה 
של השיטות וההלכה 

למעשה

פני 
היצירה

הרה"ג ר' אליהו סאל שליט"א



בס"ד


