
הַמּוֹצִיא אֶתְכֶם מִתַּחַת סִבְלוֹת מִצְרָיִם )ו, ז(.
אומרים  אנו  שבת  ליל  של  הקידוש  בסדר 
מצרים',  ליציאת  זכר  קדש  למקראי  'תחילה 
מראפשיץ  נפתלי  רבי  כך  על  אמר  נחמד  פירוש 
כשמתחיל  הנה  )בא(:  קודש  זרע  בספרו  זלה"ה 
מתבונן  פעמים  הקדושה  בשערי  ליכנס  האדם 
עוונות  חטאים  הוא  מלא  כיצד  בעצמו  הוא 
ופשעים, ועל כן מרגיש שאינו ראוי לבוא בשער 
המלך ואף נוטה לחשוב שבודאי לא יעלה הדבר 
בידו, אך עכ"ז אל לאדם לייאש עצמו אלא יזכור 
בני ישראל  היו  כיצד  ויתבונן  יציאת מצרים  את 
ואע"פ  טומאה  שערי  במ"ט  במצרים  משוקעים 
והכניסם  והוציאם  בחסדו  הקב"ה  גאלם  כן 
בשערי קדושה ונתן להם את התורה, ובודאי גם 
בכל דור ודור הבא ליטהר מסייעים אותו ובדרך 

שירצה לילך יוליכו אותו מן השמים.
ה"ה(:  פ"י  פסחים  ירושלמי  )ראה  חז"ל  אמרו  וכבר 

ופירשו  גמור',  לו  אומרים  במצוה  'המתחיל 
פ'  שלמה  תפארת  וראה  ואתחנן,  פ'  משה  פני  )אור  בספה"ק 
שבאם  מעלה,  כלפי  מכוון  לו'  ש'אומרים  ויחי( 

אל  להתקרב  ליבו  ונושא  במצוה  אדם  מתחיל 
ומסייעים  'גמור'  לו  אומרים  משמים  השי"ת, 
שלמעלה  במה  אף  המלאכה  את  להשלים  בידו 

מכוחותיו ואף שאינו ראוי ואינו כדאי. 
ובאוה"ח הק' )בראשית מט ג( כתב שכידוע באדם יש 
ב' כוחות לטוב ולמוטב, וכשאדם מקיים מצוה או 
פועל מעשה טוב הוא מגביר ומוסיף כוח בנפשו 
להמשיך בדרכו הטובה, וכן להיפך ח"ו בבחינת 
מותרות  אפי'  אלא  ממש  רע  דוקא  ולא  הרע, 
בנפשו.  הרע  כח  מולידות  האדם  בהם  שנוהג 
אם  עבודתו  בראשית  באדם  תלוי  שהכל  נמצא 
שאז  והקדושה  התורה  לצד  לטובה  ליבו  מטה 
ישלימו בעדו מן השמים ותהיה נשמתו נמשכת 

מאליה אל מקור האמת והטוב.

של  הנודע  פירושו  את  לזה  להסמיך  ונראה 
הבעש"ט על הפסוק 'ה' צלך' )תהלים קכו ה(, שהשי"ת 
הוא כמו הצל של האדם שנע לפי תנועותיו, וכן 
אדם  נוהג  שבה  שבמדה  השי"ת  בעבודת  הוא 
נבין  ובזה  השי"ת.  עמו  נוהג  כן  התחתון  בעולם 
שבשעה שמתאמץ אדם להטות ליבו אל הטוב 
ידו  יטה  השי"ת  אף  בודאי  כן  בתשובה  ולחזור 

לקבלו בתשובה ולפתוח לו שערי טהרה.
בזוה"ק  כבר  מבואר  שורשו  זה  ענין  ובאמת 
)ח"ג צב.(: 'בעובדא דלתתא אתער עובדא דלעילא, 

הכי  יאות  כדקא  לתתא  עובדא  עביד  נש  בר  אי 
נש  בר  עביד  לעילא,  יאות  כדקא  חילא  אתער 
חסד בעלמא אתער חסד לעילא'. ובאור הדברים 
שבמעשים התחתונים מתעורר כעין זה למעלה, 
כח  מוסיף  הוא  כראוי  נוהג  שאדם  ובשעה 
ותעצומות כלפי מעלה המסייעים בידו להשלים 

חלקו, להתקרב ולבוא בהיכל ה' ביתר שאת.

אל לאדם לייאש עצמו - אלא יתחזק ויזכור את יציאת מצרים

מילתא דפליאה

עזר נפלא עומד לו לאדם לדעת האם נכונה דרכו אם לאו, וביותר 
מתלבט בבואו לקיים מצוה שיש בה צד הנאת הגוף, כי גשמיות הגוף 
מסמאת את עיניו וגורמת לו לומר על פסול שהוא כשר, וכל כוונת 
מצוה.  של  בחיצוניות  מלבישו  שהוא  אלא  עצמו  להנאת  היא  הגוף 
זוהי אפוא עצתו אמונה, יבחין ויתבונן, אם המעשה שהוא מסתפק 
בו אינו גורם לו שום הנאה גשמית אזי קרוב לומר שאכן מעשה זה 
נותן עצה בשם  הבעל שם טוב ע"ה  דרך שהיה  על  הוא.  ונכון  רצוי 
לו  לצמוח  שעלול  עצמית  הנאה  צד  כל  מנפשו  לסלק  ז"ל,  הרמב"ן 
בידו  יסייעו  השמים  ומן  האמת,  אל  לבוא  יזכה  ואז  מעשה,  מאותו 

להודיעו האם כשר ונכון הוא אם לאו. 
עוד יוסיף לבדוק עצמו אם יתרבה כבוד שמים בזכות מעשיו ובזה 
ידע כי רצויים מעשיו למעלה, וכמו שאומר הכתוב )ויקרא ט ו( 'זה הדבר 
אשר ציווה ה' תעשו וירא אליכם כבוד ה'', אם במעשיכם יתרבה כבוד 

ה' ויירא עליכם, בזה תדעו כי זהו הדבר אשר ציווה ה' לעשותו.

הקושי והמאמץ - סימן שמעשיו רצויים
סימן נוסף לדעת אם המעשה הוא מיצר הטוב או חלילה להיפך, 
כי מתאמצת היא ללכת  'ותרא  יח(  א  )רות  הגר"א ע"ה על הפסוק  כתב 

בזריזות  הולך  שהוא  אדם  רואה  שאם  אליה',  לדבר  ותחדל  איתה 
לקיים המעשה ואין לו כל קושי בדבר, הרי מסתמא הוא מצד היצר 
לחטא,  האדם  את  וממריץ  דוחף  הרע  היצר  עבירה  בדבר  כי  הרע, 
עד שאיבריו כמעט ונעים מעצמם בלי מניעה ועיכוב, וכל זה לרוב 
התגברות היצר להחטיא האדם כמעט בעל כרחו. אבל אם קשה לו 
ללכת לקיים המעשה כפי הנראה הוא מעשה טוב, וכן כאשר נעמי 
ראתה שרות מתקשה ומתאמצת ללכת עמה, הבינה שהוא דבר טוב, 

לכך חדלה מלמנוע ממנה ללכת עמה. 
שכן יצר הטוב עיקר תפקידו אינו אלא לעורר האדם לדבר טוב, 
אבל אינו מפעיל את האדם ואינו נוטל ממנו את העבודה המוטלת 
עליו להתגבר ולהתחזק בעבודת ה'. כן מצינו אצל ריש לקיש שהיה 
מתחילתו שודד וליסטים ואז היה גיבור מופלג, אך כיון שקיבל עליו 
תורה מיד נחלשו כוחותיו )ב"מ פד.(. והטעם הוא, כי המקבל עליו עול 
תורה אין לו כל כך סיוע מן היצר הטוב אלא צריך להתאמץ בעצמו, 
שנצרך  לגביו  מסופק  שהוא  מסוים  מעשה  על  כשרואה  ולפיכך 
לו  בא  הדבר  ואם  הוא,  טוב  שדבר  סימן  זה  הרי  בשבילו  להתאמץ 
בקלות יותר מדי הרי זה סימן שהיצר הרע מסייע בידו ושומר נפשו 

ירחק ממנו.

עצה נפלאה לדעת אם דרכו נכונה



ברזא דאח"ד

וַיְדַבֵּר ה’ אֶל משֶֹׁה וְאֶל אַהֲרֹן וַיְצַוֵּם אֶל בְּנֵי 
יִשְׂרָאֵל וְאֶל פַּרְעֹה מֶלֶךְ מִצְרָיִם לְהוֹצִיא אֶת 
זה  בפסוק  יג(.  )ו  מִצְרָיִם  מֵאֶרֶץ  יִשְׂרָאֵל  בְּנֵי 
ישנם שני ציווים למשה ואהרן, ‘ויצום אל 
מלך  פרעה  ‘ואל  עוד  ונוסף  ישראל’  בני 
מצרים’, ובעוד שהציווי לבני ישראל היה 
כדברי רש”י: ‘ויצום אל בני ישראל’, ציוום 
עליהם להנהיגם בנחת ולסבול אותם. אך 
כן  על  מצרים.  מלך  לפרעה  הציווי  מהו 
בא רש”י הקדוש ומפרש רש”י ‘ואל פרעה 
מלך מצרים’, ציוום עליו לחלוק לו כבוד 
בדבריהם. ודבר של תמיהה הוא מה נחוץ 
לצוותם לחלוק כבוד לאדם בליעל ורשע 
הרג  ישראל,  בני  את  ושיעבד  שעינה 
בהם ובילדיהם ללא רחמים, הלזה נאמר 

לחלוק לו כבוד.

שלושת הפעמים שנזכר 
‘ויחשבה’ קשורים זה בזה

נקדים ונאמר, שהנה, על הפסוק )בראשית 
לו צדקה’ כתב  ויחשבה  ‘והאמין בה’  ו(  טו 

זה  מלבד  במסורה  שיש  הטורים  בעל 
עוד שני מקומות שנאמר בהם ‘ויחשבה’, 
בתמר  הנאמר  לזונה’  ‘ויחשבה  האחד 
לשיכורה’  עלי  ‘ויחשבה  והשני  טו(,  לח  )שם 

כאן  יש  ורמז  יג(.  א  א’  )שמואל  בחנה  הנאמר 
קיח:(  )שבת  יוסי  רבי  שאמר  מה  דרך  על 
בו’,  ואין  בו  שחושדין  מי  עם  חלקי  ‘יהא 
שהרי גם בתמר וגם בחנה שתיהן נחשדו 
בדבר שלא היה בהם ונחשב להן לצדקה 
כמאמר הכתוב במקום השלישי ‘ויחשבה 
לו צדקה’. וכלשון בעל הטורים בשם אביו 
הרא”ש ע”ה: שהרי תמר בשביל שחשדה 
וזרח  פרץ  ממנה  ויצאו  זכתה  יהודה 
שיצאו מהם מלכים ונביאים )מגילה י:(. וחנה 
ממנה  ויצא  זכתה  עלי  שחשדה  בשביל 
שנחשדו  בשביל  וזהו  לא:(.  )ברכות  שמואל 
לזונה ולשכורה נחשב להן לצדקה, עכ”ל. 

בזכות הביזיונות שספגו זכו 
לזרע קודש מלכים ונביאים

מעלת  גדלה  מה  להבין  לנו  יש  מכאן 
הנחשד בדבר שאין בו עד כדי כך שנחשב 
עצום  צדקה  מעשה  ועשו  כאילו  להם 
דבר  אך  לטובה.  להם  מחשיב  שהקב”ה 
כמו  מתבזה  שכשאדם  כאן,  רואים  נוסף 
והתבזו  שנחשדו  הללו  המקרים  בשני 
זוכה ע”י כך לצאצאים קדושים  ושתיהן, 
כתמר  ישראל,  את  ויושיעו  שיאירו 
שחשדה יהודה זכתה ויצאו ממנה מלכים 

ונביאים, וכחנה שחשדה עלי זכתה ויצאה 
ממנה שמואל ששקול כמשה ואהרן )שם(.

אפילו פרעה הרשע היה זוכה 
לכפרה אם היה מתבזה ק”ו לבני 

ישראל
שביארו  וכפי  דידן  לפסוק  נשוב  בזה 
שאמר  מה  כי  ע”ה  סופר  החתם  מרן 
וציוום עליו לחלוק  ואהרן  הקב”ה למשה 
שחלילה  בשביל  היה  בדבריהם  כבוד  לו 
יהיו  שלא  עד  לו  יתכפר  וכך  יתבזה  לא 
יתמהו  זה  ועל  בדין.  המכות  עשרת 
רשע  שאדם  כזאת,  היתכן  ויזעקו,  הכל 
בו  גם  האם  רחמים,  ללא  רוצח  כפרעה, 
הוא  אולם  עליו.  יכפרו  שביזיונות  נאמר 
מכאן,  שלמדנו  והפלאי  העצום  הדבר 
בכל  ורשע  מושחת  האדם  ויהיה  שיתכן 
ביזיונות  יבואו  זה  כל  ועם  רשעות,  מיני 
כח  עצום  מה  נסיק  מכאן  עליו.  ויכפרו 
שאין  ובוודאי  עוונות,  לכפרת  הביזיונות 
כזה  לרשע  ואם  כפרעה,  רשעים  ביננו 
היו מתכפרים הבזיונות, כל יהודי ויהודי 
על אחת כמה וכמה שבעת שפוגעים בו 
רצון  עת  לך  שאין  הרי  אותו  ומשפילים 

מאותה השעה לכפר ולמרק עוונותיו.

המתקת הדינים בכח החרפה
העוונות  לכפרת  שזוכה  בלבד  זו  ולא 
עוד יכול בכח ההשפלה שעובר להמתיק 
שיתהפכו  עליו  התלויים  הדינים  כל 
אמנו  ברחל  הכתוב  וכמאמר  לרחמים, 
)בראשית  הצדיק  יוסף  את  שילדה  בעת 
חרפתי’  את  אלקים  אסף  ‘ותאמר  כג(  ל 

רחל  )שם( שאמרה  וביאר בבאר מים חיים 
ונאספים  מסתלקים  ‘חרפתי’  ע”י  כי 
הדינים הנרמזות בשם ‘אלקים’, כי יסורין 
ואין  ה.(  )ברכות  אדם  של  עוונותיו  ממרקים 
לך יסורין גדולים מהבושה והביזוי כשמגיע 
על  יד(  לא  )משלי  במדרש  אמרו  וכן  לאדם. 
הפסוק )שם( ‘הייתה כאניות סוחר’ זו רחל 
אמנו, שהייתה מתביישת על הבנים בכל 
שהוא  בן,  ממנה  ויצא  זכתה  לפיכך  יום, 
טוב  כל  מלאה  שהיא  לספינה,  דומה 
העולם  כל  נתקיים  יוסף  כך  שבעולם, 

בזכותו, וכלכל את העולם בשני רעבון.

הבושה מבטלת גזירות קשות 
מעל האדם

המסופר  פי  על  ביותר  יתבארו  דבריו 
מפרימשלאן  מנדל  מנחם  רבי  הרה”ק  על 

הודיה,  לסעודת  לאוהביו  שקרא  ע”ה 
וסיפר להם כי מקובל הוא שאם נגזר על 
הקב”ה  לו  שולח  מכאוב  או  חולי  האדם 
הוא  יוצא  וכך  וישפילנו  בו  שיפגע  אדם 
ידי חובת החולי או הכאב. אם כן, המשיך 
לבזיונות  זכיתי  היום  ואמר,  הרה”ק 
גדולים דבר המוכיח שעמדה כנגדי גזירה 
קשה ועצומה ולכן שלח הקב”ה בזיונות 
כן  על  מהחולי,  להצילני  אלו  גדולות 
על  ועדה  בקהל  לו  להודות  אני  מחויב 
כל אדם  חסדו הגדול שגמל עימי, כדרך 
שניצל מחולי שיש לו להודות ולשבח על 
תתעב  אוכל  ‘כל  יח-כב(  )קז  כנאמר  הצלתו 
וגו’.  ויזעקו  מות.  ויגיעו עד שערי  נפשם 
חסדו  לה’  יודו  וגו’.  וירפאם  דברו  ישלח 
זבחי תודה  ויזבחו  לבני אדם.  ונפלאותיו 
ויספרו מעשיו ברינה’, ויותר מכך, שממני 
בזכות  יבוא אלי  עוד בטרם  נמנע החולי 

הביזיונות.

אין דבר יותר טוב מביזיונות
וזאת יש לו לכל אדם להחדיר לקרבו, 
לידי  תביאני  ‘ואל  אנו  מבקשים  אמנם 
בזיון’, אך לכל אדם ישנם מצבים בהם מאן 
דהו עולב בו ומשפילנו, ואז יש לו להבין 
לפעול  מהשפלה  טוב  יותר  דבר  אין  כי 
בעבורו ובעבור זרעו ישועה מעל הטבע, 
ואף אם נגזרה גזירה חלילה ניצול ממנה 
בזכות  טוב  לרב  וזוכה  הביזיונות,  בכח 
הנעלבין  מן  היה  בהם  הרגעים  אותם 
ואינם  חרפתם  שומעים  עולבים  ואינם 
ה  )שופטים  אומר  הכתוב  שעליהם  משיבים 
‘ואוהביו כצאת השמש בגבורתו’, מה  לא( 

לנו גדול מכך להקראות ‘אוהביו’ של מלך 
מלכי המלכים. 

ולא לחינם אמרו הקדמונים שאם אדם 
וכמה  מהביזיונות  מרוויח  מה  יודע  היה 
ובעולם  הזה  בעולם  עבורו  טובים  הם 
הבא, הרי שהיה רודף אחריהם. וכדבריו 
המופלאים של רבי חיים ויטאל ע”ה בספרו 
ו(: ואם יחרפך איש  )ח”א שער  קדושה  שערי 
על  כי  עולב,  ולא  נעלב  והיה  תעננו,  לא 
זה כתיב ‘ואוהביו כצאת השמש בגבורתו’, 
ולא  והעבר על מידותיך לכל מי שחטא, 
תרגיש צער אפילו בלבבך כי טוב הוא לך, 
לו  מעבירים  מידותיו  על  המעביר  כל  כי 
עוונות  שכן  ומכל  יז.(,  )ר”ה  פשעיו  כל  על 
מוסיף  הקדושים  דבריו  ובסוף  וחטאות. 
ואומר:  הביזיונות  בשגב  כולנה  על  הוא 
ואם עיני שכל לך היה לך לחפש מי שיצערך 

כי חיים אתה מבקש לך.

שכר הביזיונות



מילין יקירין

הַיָּרֵא אֶת דְּבַר ה’ מֵעַבְדֵי פַּרְעֹה הֵנִיס אֶת 
עֲבָדָיו וְאֶת מִקְנֵהוּ אֶל הַבָּתִּים )ט, כ(.

הוו  מ”ג(:  )פ”א,  באבות  במשנה  שנינו 
שלא  הרב  את  המשמשים  כעבדים 
שמים  מורא  ויהי  פרס  לקבל  מנת  על 
ע”ה  יפות  הפנים  בעל  הפליא  עליכם. 
למצוא מקור למה שמצינו בדברי חז”ל 
שהתפארו בעצמם במידת יראת השמים 
)מיכה ו  שלהם, ואף שבכל המצוות כתיב 
לכל  ‘והצנע לכת עם אלקיך’, שראוי  ח( 
אדם להסתיר מעשה מצותיו, וכן כתיב 
)משלי כז ב( ‘יהללך זר ולא פיך’, מכל מקום 

עצמו,  את  לפאר  מותר  היראה  בענין 
כמו שאמר יוסף הצדיק )בראשית מב יח( ‘את 
התרגום  פירש  וכך  ירא’.  אני  האלקים 
‘כי  יט(  )נ  ויחי  פרשת  בסוף  דבריו  את 
התחת אלקים אני’, ארי דחלא דה’ אנא.

שונה מידת היראה שהיא פעולת 
האדם בלי סיוע מן השמים

מכל  זו  ומצוה  מידה  ששונה  והטעם 
שאר המידות והמצוות, כי קיום שאר כל 
המצוות יתכן רק בסיוע מהשם יתברך, 
כמו שאמרו )שבת קד.( הבא ליטהר מסייעין 
תלוי  שהוא  ביראה  כן  שאין  מה  אותו, 
בכל איש ישראל לבד, כמו שדרשו חז”ל 
‘ועתה  יב(  י  )דברים  )ברכות לג: מגילה כה.( בפסוק 

ישראל מה ה’ אלהיך שואל מעמך כי אם 
מיראת  חוץ  בידי שמים  ליראה’, שהכל 
שמים, שיהא האדם עצמו מכין לבו לכך 
אין להתפאר  כן  על  חוץ(,  ד”ה  כה.  מגילה  )רש”י 

בשאר מצוות כי הוא רק מתפאר בכבוד 
וכמו שפירש  לקיימן,  בידו  קונו שסייע 
‘ולך ה’ חסד כי אתה  יג(  )תהלים סב  בפסוק 
תשלום  כל  כי  כמעשהו’,  לאיש  תשלם 
החסד  מצד  הוא  המצוות  כל  של  שכר 
של הקדוש ברוך הוא שמחשיבם כאילו 
אינם  ובאמת  עצמו,  האדם  מעשי  הם 

אלא בסיוע מן השמים.

הצנעת מצוות ומעשים טובים 
שנעשו בסייעתא דשמיא

והוסיף עוד לפרש מה דכתיב ‘והצנע 
לכת עם אלקיך’, כענין שאמרו בנח ‘את 
סעד  צריך  שהיה  נח’,  התהלך  האלקים 
לתומכו )רש”י בראשית ו ט(, על כן אמר שראוי 
המעשים  דוקא  אמנם  מעשיו,  להצניע 
דהיינו  אלקיך’  עם  ‘לכת  בבחינת  שהם 

ביראה  כן  שאין  מה  מלמעלה,  בסיוע 
שהיא פעולת האדם בלי סיוע מלמעלה 
אין צריך להצניע. וזהו נמי כוונת הגמרא 
)ברכות יז.( הוי ערום ביראה, שבכל המצוות 

בני  יראו  שלא  ולהלביש  להעלים  ראוי 
צורך  אין  ביראה  ואילו  מעשיו,  אדם 
להעלים ולהלביש, ואף מותר להתפאר 
לשון  והיינו  יראתו,  במידת  ברבים 

‘ערום’, בלי לבוש.

יראת שמים סימן לאמונה בגדלות 
ה’ ובשכר ועונש

אמנם עיקר הטעם שמותר להתפאר 
ביאר הפנים יפות שם, כי היראה אין בו 
התפארות, אלא המאמין בה’ מי לא יירא, 
ה’  דבר  את  ‘הירא  כ(  ט  )בפרשתנו  כדכתיב 
מעבדי פרעה הניס את עבדיו ואת מקנהו’, 
ואם כן ירא את ה’ אינו אלא מאמין בה’ 
שבידו לשלם לאיש כמפעליו, והמפרסם 
מאמין  שהוא  מפרסם  אלא  אינו  יראתו 
העולמים  כל  בבורא  שלימה  באמונה 
עוד  וביאר  לפרסם.  מותר  ודאי  שזה 
)ד”ה הוא תהלתך(, שהתפארות  בפרשת עקב 
בענין היראה הוא גם כבוד השם יתברך, 
שראוי לירא אותו, הן מצד שכר ועונש 
והן מצד יראה שהוא רב ושליט, והאדם 
כל  יסבב  מראות  עיניו  טח  אשר  הסכל 
הדברים בדרך הטבע, על כן לא יפחד מן 
העונש, וכל שכן מהוד הדר גאונו. וזהו 
יתהלל  ‘בזאת  כג(  ט  )ירמיה  הכתוב  שאמר 
שמכיר  אותי’,  וידוע  השכל  המתהלל, 
כל  מסבב  הוא  יתברך  שהשם  בשכלו 

הסיבות ואין עוד מלבדו.

על יראת שמים מקבלים שכר שלם 
מן השמים ולא מחצית שכר כשאר 

מצוות
את  חומר  כמין  פירש  זה  דרך  ועל 
מאמרם ז”ל במשנתינו ‘אל תהיו כעבדים 
המשמשים את הרב על מנת לקבל פרס, 
הרב  את  המשמשים  כעבדים  הוו  אלא 
מורא  ויהי  פרס,  לקבל  מנת  על  שלא 
הדברים  שבכל  כלומר,  עליכם’,  שמים 
שהאדם עושה אין לו בהם אלא תשלום 

רק  לפועל  שיצאו  כיון  השכר  מחצית 
בעזרת השם יתברך, וזהו ‘פרס’, מלשון 
פרוסה ומחצה, מה שאין כן בזה שיהא 
שלם  דבר  הוא  עליכם,  שמים  מורא 
שנעשה מכח האדם בעצמו ואין בו סיוע 
מלמעלה, ועל זה יקבל שכרו משלם מן 
השמים, שלא על מנת לקבל רק פרוסה 
ומחצה. ואולי אפשר להוסיף על דבריו 
‘יראו  י(  לד  )תהלים  בפסוק  הפירוש  שזהו 
ליראיו’,  מחסור  אין  כי  קדושיו,  ה’  את 
בשכר  חסרון  אין  שמים  שביראת 
מושלם  שכר  מקבלים  כי  שמקבלים, 

כנ”ל. 

דוד המלך ע”ה אמר ‘יראת ה’ 
אלמדכם’ ברבים

שאמר  מה  לבאר  נראה  זה  דרך  על 
דוד המלך ע”ה בתהלים )לד יב( ‘לכו בנים 
אף  שעל  אלמדכם’,  ה’  יראת  לי,  שמעו 
וכמו  גדול,  עניו  ע”ה  המלך  דוד  שהיה 
‘ודוד הוא  )מגילה יא.(  שאמרו עליו בגמרא 
בקטנותו  שהיה  יד(,  יז  א’  )שמואל  הקטן’ 
שבקטנותו  וכשם  סופו,  עד  מתחילתו 
ממנו  שגדול  מי  אצל  עצמו  הקטין 
אצל  עצמו  הקטין  במלכותו  כך  בתורה 
הכי  אפילו  בחכמה,  ממנו  שגדול  מי 
ברבים  לפרסם  מוכן  שהוא  אמר  הוא 
ולהראות לציבור המדרגות שלו בעניני 
בענין  להתפאר  מותר  כי  שמים,  יראת 

היראה, וזהו ‘יראת ה’ אלמדכם’.

‘אשה יראת ה’ היא תתהלל’ לא רק 
על ידי אחרים אלא גם תהלל את 

עצמה
ובזה אפשר ליישב דקדוק המפרשים 
בפרק אשת חיל בפסוק )משלי לא ל( ‘שקר 
היא  ה’  יראת  אשה  היופי,  והבל  החן 
תתהלל’, שלכאורה תיבת ‘היא’ מיותרת. 
כפתור  נכון  על  יבוא  האמור  לפי  אך 
מלבד  שמים  יראת  בענין  שכן  ופרח, 
שכתוב  כמו  אחרים  אותה  שיהללו  מה 
‘קמו בניה ויאשרוה, בעלה  )פסוק כח(  שם 
ויהללה’, מלבד זה גם היא תהלל ותפאר 
את עצמה, וזהו פירושו ‘אשה יראת ה’’ 
היא תהלל את עצמה, וגם תתהלל על ידי 

אחרים.  יצא לאור ע"י מכון אור לישרים 
 © כל הזכויות שמורות

אין להעתיק או לצטט ללא אישור 
מפורש בכתב ממכון אור לישרים

יראת שמים סימן לאמונה בגדלות ה'
ובשכר ועונש


