
מכתלי בית ההוראה
תשובה ממורינו הרב שליט”א

הלכה למעשה
תשובות ממורינו הרב שליט”א

בס"ד, גליון צ' | פרשת וארא תשפ"ו

המשך בעמ' ג'

המשך בעמ' ב'

 לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 א02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com

ברשותי בית חד-קומתי שלו חצר גדולה הרשומה על שמי בטאבו. לאחר 
סיום בניית הבית, לפני כעשר שנים, נותר בחצר שטח פתוח, ובמהלך השנים 
לא  בתחילה  רגלי.  למעבר  דרך  כקיצור  בו  להשתמש  הסביבה  תושבי  החלו 
הקפדתי למנוע זאת, והדבר אף לא הפריע לי. אולם עם הזמן התרבו העוברים 
והשבים, והשימוש במקום נעשה מטריד ומכביד עד שאין ביכולתי להשלים 
עמו עוד. האם מותר לי לסגור עתה את החצר ולמנוע את המעבר, או שמא יש 
לראות בשטח זה כ'מיצר שהחזיקו בו רבים', אשר אסור לקלקלו ולבטל את 

זכות המעבר בו, אף על פי שהחצר רשומה על שמי?
תשובה: דין “מיצר שהחזיקו בו רבים אסור לקלקלו”, נשנה בכמה מקומות 
בש”ס )ב”ק כח. ב”ב יב. כו. ס. ק.(. ופירושו, שאם בני רשות הרבים הורגלו לעשות 
ואסור לבעל החצר  הוא שהרבים החזיקו בחצירו  מעבר דרך חצירו, הדין 

לבטל מהם מעתה את המעבר בחצרו.
ומה  גדרה  מה  והפוסקים  הראשונים  מדברי  זו  בהלכה  ולדון  לברר  ויש 
טעמה, כי הנה יש לבאר הדבר מדוע אסור לו לקלקל את דרך הרבים, הלא 
הוא מעולם לא מכר להם את חצירו והם לא זכו בו באחד מדרכי הקניינים, 
הוא  הדין  אם  לברר  יש  כן  כמו  דרך?  באותה  הרבים  החזיקו  איפה  וכיצד 
דווקא אם בעלי המקום נתנו רשות או שזהו אפילו בעל כרחם, ונביא כמה 

חילוקי דינים בדין זה, הנוגעים לשאלה זו.

דין מיצר שהחזיקו בו רבים 
מבואות  יוחנן,  רבי  אמר  חנה  בר  בר  רבה  ‘אמר  יב:(:  בתרא  )בבא  בגמרא 
המפולשות לעיר אחרת ובקשו בני העיר לסותמן, בני אותה העיר מעכבין 

רבים שהחזיקו ללכת בחצר פרטית

1  זה לשון הרמב"ם: תפלת הציבור נשמעת תמיד ואפילו 
בתפלתן  מואס  הוא  ברוך  הקדוש  אין  חוטאים  בהן  היו 
הציבור,  עם  עצמו  לשתף  אדם  צריך  לפיכך  רבים,  של 
הציבור,  עם  להתפלל  שיכול  זמן  כל  ביחיד  יתפלל  ולא 
תפלתו  שאין  הכנסת  לבית  ויעריב  אדם  ישכים  ולעולם 
נשמעת בכל עת אלא בבית הכנסת, וכל מי שיש לו בית 
הכנסת בעירו ואינו מתפלל בו עם הציבור נקרא שכן רע. 
עכ"ל. אמנם בשולחן ערוך )סי' צ ס"ט( כתב: ישתדל אדם 
להתפלל בבית הכנסת עם הצבור, ואם הוא אנוס שאינו 
יכול לבוא לבית הכנסת, יכוין להתפלל בשעה שהצבור 
מתפללים. אך האריכו הפוסקים להוכיח שמצוה וחובה 
יד(,  ס"ק  צ  )סי'  חיים  בתורת  וכמ"ש  בציבור  להתפלל 
ובשו"ת מנחת יצחק )ח"ז סי' ו( ביאר כי מה ששינה השו"ע 
מלשון הרמב"ם וכתב לשון ישתדל, לאשמעינן שיתפלל 
בבית הכנסת ובציבור ולא בביתו בעשרה, שבזה יש לומר 
ובשו"ת  עם.  ברוב  משום  המובחר  מן  מצוה  רק  דהוי 
אגרות משה )או"ח ח"ב סי' כז ד"ה ואין לדייק( כתב שאין לדייק 
מלשון 'ישתדל' לומר שהוא רק מעלה בעלמא כיון שגם 
מו.(  )פסחים  מהגמרא  ואדרבא  זה,  לשון  שייך  חיוב  על 
בציבור  להתפלל  מילין  ד'  עד  לילך  אדם  שחייב  דאיתא 
שצריך  טז(  )סעיף  בשו"ע  פסק  וכן  חובה.  שהוא  מוכח 
ללכת ד' מיל לפניו ולאחריו מיל כדי להתפלל בעשרה. 
אלא כתב לשון ישתדל שלא יקל לדמות טירחא לטירחא 
לו  יהיה  שלא  פעמים  בהרבה  יחמיר  אלא  ממיל,  דיותר 
ראש  בכובד  שידון  שצריך  גדולה  טירחא  שהוא  ברור 
אף  הציבור,  תפילת  כתב:  יז(  )סעיף  הרב  ובשו"ע  זה.  על 
היא ממצות עשה  גדולה  פי שהוא מצוה מדבריהם,  על 
מותר  שהרי  ברבים,  ה'  בה  ומקדשים  הואיל  תורה,  של 
להשלימו  כדי  עבדו  ולשחרר  תורה  של  מ"ע  על  לעבור 
בברכות  ]ראה  רס"ז.  סימן  יו"ד  בשו"ע  כמ"ש  לעשרה 
)מז:( שרבי אליעזר שחרר עבדו להשלימו לעשרה, אף על 
תעבודו,  בהם  דלעולם  בעשה  עובר  עבדו  דהמשחרר  פי 
דמצוה דרבים שאני[. אמנם במהרי"ל )הלכות עירובי חצרות 
אות ז( נראה שאין זה חובה, והביאו במג"א )סי' תטו סק"ב(, 

ויש בזה אריכות דברים לברר הדעות וליישבם. אך דעת 
הפוסקים היא שתפילה בציבור היא חובה.

או  בוירוס  להדביק  שעלול  מי  הדין,  מצד  הוא  וכן    2
מחלה עליו להיזהר שלא להדביק אחרים, וידועים דברי 
התוספות )ב"ק כג. ד"ה ולחייב( 'דיותר יש לאדם ליזהר עצמו 
מצוות  מצד  גם  הוא  וכן  יוזק'.  משלא  אחרים  יזיק  שלא 
תרעג(,  )סי'  חסידים  בספר  כמ"ש  כמוך'  לרעך  'ואהבת 
אם  ממון,  הפסד  לידי  גם  להביא  הדבר  עלול  ולפעמים 
ראה  לפרנסתו,  לעבוד  יכול  ולא  יפול למשכב באשמתו 
בהרחבה בספר מכתלי בית הדין )ח"ג סי' מט( לגבי הדביק 

אחרים אם יש על כך חיוב תשלומים.  
3  בשולחן ערוך )סי' נה סי"ד( כתב: מי שעומד אחורי בית 
אפילו  קומות  כמה  גבוה  אפילו  חלון  וביניהם  הכנסת 
אינו רחב ארבע ומראה להם פניו משם, מצטרף עמהם 
כי  סקנ"ב(  )שם  ברורה  המשנה  מדברי  והעולה  לעשרה. 
בחוץ  בעומד  לעשרה  צירוף  בדין  האחרונים  נחלקו 
ומראה פניו לפנים, דעת המגן אברהם )סקי"ב( שמצטרף 
פניו  מראה  שאם  שכתב  השו"ע  דברי  וביאר  לעשרה, 
ס"א(  קצה  )סי'  זימון  בהלכות  שמצינו  כמו  וזהו  מצטרף, 
דאם מקצתם רואין אלו את אלו דמצטרפין. אולם דעת 
ראיית  ידי  על  לעשרה  מצטרף  שאינו  אחרונים  הרבה 
פנים לבד, ואין לדמות לדין צירוף לזימון, ובשער הציון 
הגר"א  עה(,  )סי'  יעקב  המשכנות  דעת  שכן  הביא  )סקנ"ג( 
)סקל"א( והחיי אדם )ח"א כלל ל ס"א(. וכן דעת החיד"א )מחזיק 
כמה  עוד  בשם  כן  כתב  )סק"ע(  החיים  ובכף  סק"ח(.  ברכה 
מרדכי  במאמר  ביאר  השו"ע  דברי  ובביאור  אחרונים. 
החלון  בעובי  ורובו  שראשו  משום  הוא  שהטעם  )סקי"ד( 

שדינו כלפנים, אבל בלא זה אינו מצטרף עמהם. 
לענין להצטרף לעשרה  4  כמבואר שנחלקו האחרונים 
על ידי ראית פנים,  אך אם יש מנין בלעדיו וודאי אפשר 
לסמוך על דעת המגן אברהם, שפסקו כמותו גם הפר"ח 
וגם  ט"ז(,  )סעיף  הרב  והשו"ע  סקי"ב(  )א"א  הפמ"ג  )סקי"ג( 
המשנ"ב )סקנ"ב וביה"ל ד"ה ולחוץ( הסכים לדבריהם מעיקר 
להקל',  שיש  אפשר  הדחק  'ובמקום  )סקנ"ז(  וכתב  הדין, 

בלעדיו  מניין  יש  אם  ולכן  לעשרה,  להצטרף  אף  והיינו 
אפשר להקל. ולגבי עזרת נשים אף שאינה באותו מפלס 
שאין  במשנ"ב(  והביאו  )שם  המג"א  כתב  הכנסת,  בית  עם 
הבדל אם העזרת נשים באותו מפלס עם בית הכנסת או 
הכנסת  לבית  מחוץ  אמנם  גלריה.  כעין  עליונה  בקומה 
להתפלל  אין  לכתחילה  לתפילה  מיועד  שאינו  במקום 
ובתי  כנסיות  בבתי  להתפלל  להשתדל  שיש  מפני  שם, 
מדרשות, כמו שאמרו בגמרא )ברכות ח.( מי שיש לו בית 
רע,  שכן  נקרא  להתפלל  שם  נכנס  ואינו  בעירו  הכנסת 
ובצל"ח )ברכות שם( הסתפק אם מועיל מה שמראה פניו 
ולא  הכנסת  בית  בתוך  שהתפלל  כמו  שיחשב  לענין  גם 
והסיק שלצורך אדם חלוש שקשה עליו  יקרא שכן רע, 
בבית  כמתפלל  שנחשב  להקל  אפשר  דציבורא,  דוחקא 

הכנסת.
5  בשולחן ערוך )או"ח סי' צב ס"ה( כתב: רחץ ידיו שחרית 
והסיח דעתו, צריכים נטילה לתפלה, אם יש לו מים, אף 
על פי שאינו יודע להם שום לכלוך, ולא יברך. וברמ"א )ס' 
רל"ג ס"ב( כתב שאפילו עומד מלימודו יטול ידיו לתפילה. 
שאינו  שאף  )סקי"ח(  והמשנ"ב  סק"ח(  )שם  המג"א  וכתבו 
נוגע באמצע לימודו במקום מטונף אעפ"כ מצוה ליטול 
לתפילה. אמנם כתב במשנה ברורה )סי' רלג סקט"ז( שאם 
נטל ידיו לתפלת המנחה ולא הסיח דעתו משמירתן אין 

צריך ליטול ידיו לתפלת ערבית. 
משום  לתפילה  הידיים  לנטילת  הטעם  מלבד  כי     6
בספר  וראה  'הכון'.  משום  גם  בכך  יש  מטונפות,  ידים 
נוהגים  המדקדקין  כי  שכתב   ) סי'  )ח"ג  והנהגות  תשובות 
ליטול ידיהם לפני כל תפילה אף ששמרו ידיהם בטהרה 
היא  ידים  נטילת  מטעמי  שאחד  מפני  קודמת,  מתפילה 
כעין עבודת הכהנים בבית המקדש שהיו מקדשים ידיהם 

ורגליהם לפני כל עבודה ועבודה.
שאוכלים  שמרקחת  מבואר  ס"ב(  ריב  סי'  )או"ח  בשו"ע    7
אותה יחד עם רקיקים, אינו מברך אלא על המרקחת כדין 
עיקר שעמו טפילה, שמברך על העיקר ופוטר את הטפל. 
אולם מבואר שם באחרונים ]מגן אברהם )שם סק"ה( אליה 

רבה )שם סק"ז( הו"ד במשנה ברורה )שם ס"ק יג, וסי' קסח ס"ק 
המרקחת,  ללא  אף  למאכל  טובים  הרקיקים  שאם  מה([ 
יש לברך גם עליהם. והנה לגבי הברכה על טילון, הכרעת 
רוב הפוסקים ]שו"ת בצל החכמה )ח”ג סי’ קיד(, קובץ מבית 
)פרק  האיש  אשרי  וואזנר,  הגר”ש  בשם  קמב(  עמ’  )ח”ד  לוי 
אות  פי”ד  )ח”ב  לציון  אור  אלישיב,  הגרי”ש  בשם  סק"ה(  לו 
עם  הגביע  אוכלים את  רו([ שאם  עמ’  )ברכות  שני  חוט  כ(, 
טעם  לו  שיש  אף  כי  הגביע,  על  לברך  אין  יחד,  הגלידה 
בעוגות  אולם  הגלידה.  ללא  אותו  אוכלים  היו  לא  טוב 
גבינה שיש בהן שכבת מזונות או בקסטה וכדומה, כתבו 
הפוסקים שהמזונות חשובים בפני עצמם ואינם בטלים, 
גלידה  בגליליות  ולכן  מזונות.  מיני  בורא  עליהם  ומברך 
יש  אליה,  גם  ומתכוונים  עצמה  לגלילית  חשיבות  שיש 
לברך עליה בורא מיני מזונות. אולם בגליליות פשוטות 
שנראות שלא באו אלא כדי להחזיק את הגלידה, הרי הם 

טפלים לגלידה, ומברך רק שהכל כברכת הגלידה.
8  באופן זה שמפריד את הגלילית מהגלידה, לכל השיטות 
אין חשש. שאף אם הגלילית נחשבת כטפל, מכל מקום אם 
אוכל הטפל קודם אכילת העיקר, מברך עליו את ברכתו 
בזה  ואין  סק"י(.  ריב  )סי'  ברורה  במשנה  כמבואר  הראויה 
לנהוג מעיקר  צריך  כיון שכך  צריכה  חשש ברכה שאינה 
חשש  אין  המחמירים  לשיטות  ואף  לעיל.  כמבואר  הדין 
בזה כיון שעושה כן כדי להינצל מספק, וכמו שכתב בשדי 
חמד )אסיפת דינים מערכת ברכות סי' א אות ד( שאין חשש ברכה 
בשו"ת  וכ"כ  מספק,  להינצל  כן  כשעושה  צריכה  שאינה 
בצל החכמה )ח"ב סי' ה(. וביותר שדעת השערי תשובה )סי' 
ריב סק"א( בשם האבן העוזר, והשו"ע הרב )סי' ריב ס"ח, וסי' 
רטו ס"ד(, והאשל אברהם )סי' רח ד"ה ועשה( שאין איסור ברכה 
שאינה צריכה אלא באופן שיכול לפטור את ברכת המאכל 
על ידי מאכל אחר שברכתו שווה, אבל אם יכול להיפטר 
כברכת  אינה  הטפל  וברכת  וטפל  עיקר  ע"י  מהברכה 
מקדים  אם  צריכה  שאינה  ברכה  איסור  בזה  אין  העיקר, 

לברך עליו בפני עצמו.
9  הגלידה עצמה גם טעונה ברכה ואינה נטפלת לגלילית, 

הצטרפות חולה למניין מעזרת נשים 
כעת  אך  במניין  להתפלל  מאוד  מקפיד  אני 
איני חש בטוב ואני חושש לבוא לבית הכנסת 
היכן  לשאול  ברצוני  אחרים.  להדביק  שלא  
ראוי שאתפלל: האם להתפלל בבית, או שעדיף 
נשים  בעזרת  ולהתפלל  הכנסת  לבית  לבוא 
שם  מצטרפים  שאין  או  במניין,  להתפלל  כדי 

לתפילה בציבור?

ת. כתב הרמב"ם )הלכות תפילה פרק ח הלכה א(: תפלת 
הציבור נשמעת תמיד וכו' צריך אדם לשתף עצמו 
שיכול  זמן  כל  ביחיד  יתפלל  ולא  הציבור,  עם 
ס"ט(:  צ  )סי'  ערוך  ובשולחן  הציבור.  עם  להתפלל 

הצבור,  עם  הכנסת  בבית  להתפלל  אדם  ישתדל 
הכנסת,  לבית  לבוא  יכול  שאינו  אנוס  הוא  ואם 
לכן,  מתפללים1.  שהצבור  בשעה  להתפלל  יכוין 
ראוי למצוא את הדרך להתפלל בציבור, ואם חש 
ואינו  הכנסת  לבית  לבוא  בכוחו  אך  בטוב  שלא 
בעזרת  יתפלל  המתפללים2,  את  להדביק  רוצה 
שרואים  במקום  להיות  עדיף  ולכתחילה  נשים, 
אותו3, אמנם, גם אם לא יראו אותו, עדיף שיתפלל 
עמם, אף שאינו יכול להשלים המניין, הוא מצטרף 

אליהם לתפילה בציבור4.

נטילת ידיים לתפילה לאחר שיעור
יושב  אני  למעריב  מנחה  תפילת  בין  יום  בכל 
בשיעור גמרא, ולאחר סיום השיעור מתחילים 
ידיים  ליטול  צריך  האם  מעריב,  להתפלל  מיד 
הנטילה  על  להסתמך  שאפשר  או  ותפילה 

שנטלתי קודם מנחה?

הסיח  שלא  ויודע  קצר  בשיעור  משתתף  אם  ת. 
לומד סדר  ליטול שוב5. אך אם  צריך  אין  דעתו, 
שוב  ידיו  יטול  דעתו,  שהסיח  לחוש  ויש  שלם 
כל  לפני  ידיהם  נוטלים  והמדקדקים  לתפילה. 

תפילה6.

ברכת גלילית גלידה
שמגישים  גלידה  על  הנכונה  הברכה  היא  מה 
וקצר  רחב  צינור  ]כמין  מיוחדת  גלילית  בתוך 

שממולא בגלידה[?

ת. אם הגלילית אינה באה רק להחזיק את הגלידה 
אלא גם נהנים מטעמה היא טעונה ברכה7. ולכן 
בורא  עליה  ולברך  מהגלילית  מעט  להפריד  יש 

מיני מזונות8. ואחר כך יברך על הגלידה שהכל9.



המשך מעמ' א'
הלכה למעשה

תשובות ממורינו הרב שליט”א

התרת קשר בגארטל בשבת
והוא  מהכיס  הגארטל  את  הוצאתי  בשבת 
הסתבך. כשניסיתי לשחררו ראיתי שנוצר בו 

קשר. האם מותר לי להתירו?

ת. אם הקשר נהיה בחוט הגארטל עצמו והדבר 
גורם לו צער, מותר להתירו10. אולם אם החוטים 
נראה  בזה,  זה  הסתבכו  האבנט  מסוף  היוצאים 

שמותר להפרידם גם אם אינו מצטער בכך11. 

לרקוד כשמקדש את הלבנה לבדו 
מצאתי  לבנה  קידוש  זמן  של  האחרון  בלילה 
באוסטריה,  נידחת  דלק  בתחנת  עצמי  את 
שלנו  בקהילה  לבדי.  לבנה  קידוש  ואמרתי 
ברוב  כמו  לבנה,  קידוש  אחר  לרקוד  נוהגים 
קהילות ישראל. אולם לי לא היה נעים לרקוד 
על  ויתרתי  כן  ועל  שם  שנכחו  הגויים  ליד 
עליי  או שהיה  נהגתי כשורה,  זה. האם  מנהג 

להחמיר ולרקוד?

לעשות  וראוי  לבנה,  בקידוש  לרקוד  נהגו  ת. 
שמתבייש  או  כן  לעשות  ביכולתו  אין  אם  כן12. 
הנהוגות  הקפיצות  על  לסמוך  יכול  מהגויים, 

ב'כשם שאני רוקד' שנחשבות כריקוד13. 

לשכור דירה עם כיור אחד במטבח
באתי לבדוק דירה המוצעת להשכרה, ובמהלך 
כיור  מותקנים  במטבח  כי  התברר  הבדיקה 
אחד וברז אחד, המשמשים הן לכלי בשר והן 
לכלי חלב. השאלה היא האם ניתן להשתמש 

במטבח במתכונתו זו על פי ההלכה?

ת. לכתחילה ראוי שיהיה במטבח שני כיורים14. 
אולם מעיקר הדין אינו אסור, ואם נאלץ לשכור 
דירה בה יש כיור אחד בלבד, אך צריך להיזהר 
מאד שלא לשטוף בתוכו כלים במים חמים15, וכן 
הכיור16.  קרקעית  גבי  על  חם  כלי  להניח  שלא 

ובכל ספק יעשה שאלת חכם.      

התרת נדרים בשיחת טלפון
רק  מאכלים  ולאכול  להחמיר  נוהג  אני 
מכשרות מסוימת. כעת אני נמצא בבית חולים 
לידי  ואין  אחרת,  מכשרות  רק  אוכל  כאן  ויש 
אנשים שיכולים לעשות לי התרת נדרים. האם 
אני יכול להתקשר לחבר שנמצא ליד אנשים 

ולבקש ממנו שיעשה לי התרת נדרים?

ת. כל מנהג טוב שאדם נוהג ובדעתו להמשיך בו 
בקביעות צריך התרה כדי לבטלו17. בשעת הדחק 
להקל  ניתן  הנדר  לו  שיתירו  אנשים  עמו  שאין 

ולהתיר בשיחת טלפון18.

'בלעדיות' בתיווך והקונה לחזור בו 
ראובן סיכם עם שמעון על 'בלעדיות' בתיווך, 
יום לאחר מכן התקשר שמעון לראובן ובקש 
הרשות  האם  הבלעדיות.  מהסכם  בו  לחזור 

בידו?

התיווך,  במלאכת  המתווך  כבר  התחיל  אם  ת. 
פרסום  שלט  תלה  או  בעיתונות  שפרסם  כגון 
וכיוצא בזה, אינו יכול לחזור בו19. וכן אם חתמו 
ביניהם את הסכם התיווך בשטר20. אבל אם לא 

התחיל ולא חתמו, יכול לחזור בו.

לקח טרמפ ונשכח ברכב צעיף 
שכח  שהלה  וגיליתי  טרמפ,  מישהו  לקחתי 
סימן,  או  שם  בלי  יוקרתי  צעיף  ברכב  אצלי 
לעשות  עלי  מה  אותו,  למצוא  דרך  שום  ואין 

עם הצעיף?

ת. אם המאבד איננו יודע מי לקח אותו טרמפ, 
ויכוון  שלו.  אלו  הרי  התייאש,  שכבר  ומסתבר 
שלא  כדי  חצר,  בקניין  הצעיף  את  לקנות  שלא 

יכנס לשאלה של ייאוש שלא מדעת21. 

חשש גזלה כשמציעים לו לרכוש 
במזומן 

החולים.  בבית  שאושפז  ילד  לבקר  הלכתי 
המתנות  בחנות  הליום  בלון  לו  לקנות  רציתי 
מצאתי.  לא  אך  החולים,  לבית  שבכניסה 
שני  עיניי  את  צדו  ולפתע  ללכת  המשכתי 
בלונים יפים ומנופחים שנתלו לקישוט בחנות 
לבגדי תינוקות. נכנסתי ושאלתי האם אפשר 
שהיא  אמרה  המוכרת  הבלונים.  את  לקנות 
יכולה למכור אותם במזומן, וכך עשיתי. כעת 
את  לרכוש  מותר  לי  היה  האם  מתלבט  אני 
הם  למי  המוכרת  עם  לברר  מבלי  הבלונים 

שייכים?

במזומן  התשלום  את  מבקשת  המוכרת  אם  ת. 
דווקא, באופן שנראה שמוכרת את הבלונים שלא 
על דעת הבעלים, יש לחשוש לאיסור גזל ואסור 
לקנותם22. אולם אם יש לתלות שהסיבה למכירה 
במזומן היא שהבלונים אינם מוצר הנמכר בחנות 

ואינם עוברים בקופה יש להקל23. 

)סי'  ברורה  במשנה  וכמבואר  יחד.  נאפו  שלא  כיון 
עם  אותה  שאוכלים  מרקחת  לגבי  מה(  ס"ק  קסח 
לברך  יש  למאכל  טובים  הדובשנין  שאם  דובשנין, 
על  המרקחת  את  נתנו  שאם  שם  וכתב  עליהם. 
ומברך  עיקר  הדובשנין  האפיה,  קודם  הדובשנין 
הניחו  אם  אולם  מזונות.  מיני  בורא  רק  עליהם 
אינם  האפיה,  לאחר  הדובשנין  על  המרקחת  את 
נטפלים לדובשנין ומברך גם על הדובשנין וגם על 
המרקחת את ברכתם הראויה. אך יש להוסיף שכל 
זה בגליליות עבות שיש שם כמות גדולה של גלידה, 
הגלידה,  מאכילת  ליהנות  האוכל  דעת  שבוודאי 
בגליליות  אבל  המזונות.  למין  בטילה  אינה  ולכך 
אלא  מברך  אינו  מועט,  שבהם  שהמילוי  דקות 
מזונות, כיון שהמילוי שם הוא רק כממרח ונתינת 

טעם למין המזונות.
קשר  שקשירת  כתב  ס"א(  שיז  סי'  )או"ח  ברמ"א    10
ברמ"א  ומבואר  קשר.  על  כקשר  דינו  בחוט  יחיד 
אך  תחילה  בכוונה  שנקשר  קשר  על  שקשר  )שם( 
להתירו  מותר  קיימא'[,  של  ]-'אינו  לקיימו  כדי  לא 
כג(  ס"ק  )שם  ברורה  במשנה  וראה  צער.  במקום 
ס"ב(  כז  כלל  שבת  )הלכות  אדם  החיי  בשם  שכתב 
כקשר  דינה  כוונה  בלא  לקשר  שנקשרה  שעניבה 
צער.  במקום  להתירו  שמותר  קיימא,  של  שאינו 
אולם בחזון איש )או"ח סי' נב ס"ק יז( כתב שיש להקל 

להתירו אפילו שלא במקום צער.
שלא  נעשה  וזה  כלל,  קשר  כאן  שאין  כיון    11
בשם  )שם(  ברורה  המשנה  שכתב  וכמו  בכוונה. 
אולם  בכוונה.  לגבי קשר שנעשה שלא  החיי אדם 
השערי  כתבו  בזה,  זה  נסתבכו  הציצית  חוטי  אם 
סק"ל(  )שם  החיים  והכף  סק"ח(  ח  סי'  )או"ח  תשובה 
ועוד פוסקים שאסור להפרידם בשבת משום חשש 

'תיקון מנא', כיון  שמכשירם למצוותם על ידי זה. 
ג'  'ורוקד  וז"ל:  כתב  ס"ב(  תכו  סי'  )או"ח  ברמ"א    12
פעמים כנגדה, ואומר כשם שאני רוקד' כו', והוסיף 
וקים,  חי  ישראל  מלך  דוד  לומר  'ונוהגין  עוד: 
כמותה,  להתחדש  ועתיד  ללבנה  נמשל  שמלכותו 
שהוא  בבעלה  להתדבק  תחזור  ישראל  וכנסת 
החמה,  עם  המתחדשת  הלבנה  דוגמת  הקב"ה, 
שנאמר שמש ומגן ה'. ולכן עושין שמחות ורקודין 
ומבואר  נשואין'.  שמחת  דוגמת  החדש  בקדוש 
שאומר  בזמן  שעושים  מהקפיצות  שלבד  בדבריו 
כשם שאני רוקד, נהגו להוסיף ולרקוד עוד דוגמת 
סי'  )ח"א  והנהגות  בתשובות  וראה  נישואין.  שמחת 
רג( שכיון שכתב הרמ"א שענין הריקוד אחר ברכת 
ולא  בעצמו  כבוד  לנהוג  אין  מאוד,  גדול  הלבנה 

ע"ה  המלך  דוד  שאמר  וכמו  בריקודים,  להשתתף 
למיכל בת שאול )שמואל ב' ו כב( 'ונקלותי עוד מזאת 

והייתי שפל בעיני' וגו'.
13  עיקר מה שנהגו בקפיצות באמירת 'כשם שאני 
במאירי  שכתב  וכמו  שמחה,  משום  הוא  רוקד' 
)סנהדרין מב:( וז"ל: 'והזכירו בכאן על מקצת חכמים 
עכשיו  רבים  נהגו  וכן  ומברכים,  קופצים  שהיו 
מצוה'.  וחיבת  שמחה  דרך  קפיצות  שלש  לעשות 
כנגדה  ג' פעמים  'ורוקד  )שם ס"א(:  וכן כתב בלבוש 
השכינה  כקבלת  שהוא  כיון  שמחה,  סימן  שהוא 
משמחין כנגדה'. לכן אין להקל בקפיצות אלו. וראה 
ממהרח"ו  פ"ג(  ר"ח  )שער  ]פע"ח  המקובלים  בספרי 
ומהחברים, וכן הוא בסידור הנדפס )הארוך( ובסידור 
הקפיצות  עניין  על  רבות  כוונות  שהביאו  היר"א[ 
וכתבו  לבנה.  קידוש  אחר  שאומרים  והפסוקים 
ב'כשם  והקפיצות  פעמים  ג'  טוב  סימן  שאמירת 
עליית  כנגד  הם  עושך'  'ברוך  ואמירת  רוקד'  שאני 
בריאה  לבריאה,  יצירה  ליצירה,  ]עשייה  העולמות 
ברוך  שאמירת  עוד  הוסיפו  ובסידורים  לאצילות[. 
שנשבע  השבועה  את  להתיר  כדי  הוא  וכו'  יוצרך 
הקב"ה שלא יכנס לירושלים של מעלה, עד שיכנסו 

ישראל לירושלים של מטה, עיין שם.   
לכל  ראוי  שכן  ק(,  סי'  )ח"ב  יצחק  מנחת  שו"ת    14
לבשר  מזחילות  שתי  לו  שיהיו  במעשיו,  מדקדק 

ולחלב, לכל אחד ואחד בפני עצמו.   
מאחר  טרף  לכיור  כלל  בדרך  נחשב  הכיור    15
ששופכים לתוכו לפעמים שאריות בשר וחלב מכלי 
ראשון רותח, ולפעמים נשארים על קרקעית הכיור 
עירוי  בשעת  בכיור  ונבלעים  בעין  מאכל  שאריות 

מים חמים עליו. 
16  ואם הניחו בטעות כלים בכיור אין הם נאסרים 
מבליעת הכיור הטרף אף אם הכלים חמים, שהרי 
בליעות  אין  חם  רוטב  בלא  נקי  היה  הכיור  אם 
שאין  ההיתר,  כלי  את  אוסרים  שבכיור  האיסור 
את  אחת  אוסרות  בזו  זו  הנוגעות  קדירות  שתי 
השניה אם אין רוטב ביניהם כמבואר בשו"ע )יור"ד 
סי' צב ס"ח(. גם אם יש קצת לחלוחית אין זה נחשב 
כרוטב כפי שביארו הפוסקים שם. ואף כשיש רוטב 
בכיור י"ל שאינו נאסר מבליעה שאין לחוש שבתוך 
הכ"ד שעות יצקו גם בשר וגם חלב שאין זה מצוי 
מאכל  האחרונות  שעות  בכ"ד  יצקו  אם  ואף  כ"כ. 
רבות  פעמים  חם,  בשרי  כלי  מניחים  ועתה  חלב 
הבליעה  בשעת  שהרי  הכיור,  מבליעת  נאסר  אינו 
)כמבואר ביו"ד  הכיור היה קר ונאסר רק כדי קליפה 
ראה  עליו.  שהניחו  הכלי  את  אוסר  ואינו  קה(,  סי' 

בשו"ת מנחת יצחק )שם( אחר שכתב צדדי ההיתר 
בזה סיים: וכל זה ללמד זכות למי שאין באפשרותו 
מהראוי  בודאי  אבל  בביתו,  מזחילות  שתי  לקבוע 
לחלב  ואחד  לבשר  אחד  שתים,  לו  להיות  והנכון 

ולצאת מכל חשש שמצא דאיסורא.
'דברים  ס"א(:  ריד  סי'  )יו"ד  בשו"ע  כמבואר    17
בהם  נהגו  מותרים  שהם  בהם  והיודעים  המותרים 
וצריך  וכו',  בנדר  עליהם  קבלו  כאילו  הוי  איסור, 
שלשה שיתירו לו'. ומקור דין זה מהגמרא בנדרים 

)טו.( ובפסחים )נ:(.
18  הראשונים נחלקו האם אפשר לאדם להתיר את 
נדרו על ידי שישלח שליח לבית דין. דעת הרמב"ם 
אלא  שליח  ידי  על  מתירים  שאין  ה"ד(  פ"ו  )שבועות 
הוא שיטת  וכן  דין.  לבית  לבוא  עצמו  הנודר  צריך 
תוס' )נדרים ח: ד"ה ויחיד( והריטב"א )גיטין מו. ד"ה ור"א( 
מהר"ם  בשם  תקנ(  סי'  )קידושין  המרדכי  הביא  וכן 
רוטנבורג. וכן פסק השו"ע )יו"ד סי' רכח סט"ז(. אמנם 
דעת הרא"ש )נדרים פ"א סי' ז( והרשב"א )נדרים ח: ד"ה 
גם  נדרים  להתיר  שאפשר  תקנד(  סי'  ח"א  שו"ת  מהו, 
כתב הרמב"ם  ד"ה  רכח  )סי'  יוסף  ובבית  ידי שליח.  על 
שצריך הנודר( הביא שהריב"ש )ח"א סי' יא( כתב שהיה 
נדר  למי שסוברים שאין להתיר  לומר שאף  נראה 
להתיר  שאפשר  מודים  מקום  מכל  שליח,  ידי  על 
שם  כתב  אמנם  דין.  לבית  ידו  בכתב  כששולח 
בכך  חילק  שלא  נראה  הנ"ל  הרמב"ם  שמדברי 
ולעולם אין מתירים שלא בפני הנודר. ובטעם דין 
זה שאין מתירין על די שליח הביא הרדב"ז )שבועות 
פ"ו ה"ד( שהוא כדי שיתבייש הנודר ולא יהא מורגל 
לחקור  החכם  שיוכל  כדי  ועוד  ושבועות,  בנדרים 
התרת  לגבי  זה  שנידון  ונראה  החרטה.  על  היטב 
נדרים בטלפון תלוי בשני הטעמים הנ"ל. שלטעם 
שהוא כדי שיתבייש ולא ירגיל את עצמו בשבועות, 
לפני  ממש  לבוא  הנודר  שצריך  לומר  מקום  יש 
הטעם  אמנם  בטלפון.  שיתקשר  ולא  דין  הבית 
גם  שייך  החרטה,  על  היטב  לחוקרו  החכם  שיוכל 
רוטנבורג  מהר"ם  שבשו"ת  וכיון  טלפון.  ידי  על 
שיוכל  כדי  שהוא  הטעם  את  רק  הביא  רד(  סי'  )ד"פ 
החכם לחוקרו, וכן הביא בערוך השולחן )שם סעיף 
על  להתיר  הדחק  בשעת  להקל  שיש  נראה  נג(, 
כתב  סק"ט(  )שם  תשובה  שבפתחי  ועוד  טלפון.  ידי 
לגבי כותב לבית דין שאפשר להקל בשעת הדחק, 
והתרה בטלפון עדיפה מכותב לבית דין. וכן מובא 
בשם הגר"ח קנייבסקי להקל להתיר נדרים בטלפון 

בשעת הדחק.
)ח"ד סי'  19  ראה בהרחבה בספר מכתלי בית הדין 

הבית,  לבעל  שנשכר  כפועל  דינו  זה  מתווך  כו(. 
הוי  מלאכה  דתחילת  א(  סעיף  שלג  )סי'  לן  דקיימא 
בו  לחזור  יכול  אינו  מלאכה  תחילת  ואחר  כקנין 

וקודם תחילת מלאכה יכול לחזור בו.
פועל  דשכירות  כה(  ס"ק  שלג  )סי'  הש"ך  דעת    20
נקנית בשטר, ולפי זה בנידון דידן אף אם לא התחיל 

במלאכה אם חתמו כן בשטר, אינו יכול לחזור בו.
אם  שגם  סק"ב(  רסח  סק"א,  רסב  )סי'  הש"ך  דעת    21
וחולק  יאוש לא קנה,  באה האבידה לחצירו קודם 
על המהרש"ל. ובנתיבות )סי' רסב סק"א( כתב דדוקא 
וטען  כגון שמצאו אחר  כשבא לזכות מחמת חצר, 
בעל החצר שהוא זכה בו מקודם ע"י חצירו, ומאחר 
שבא לקנות מחמת חצירו ולומר שחצירו הוא כידו, 
והרי בא לחצירו שהוא כידו קודם יאוש, ממילא לא 
ובשליחות  בקנין  לי  ניחא  לא  כשאומר  אבל  קנה. 
החצר ורצוני לקנות בהגבהה דוקא, ודאי אין חצירו 
קונה לו, דלא עדיף מזיכה ע"י אחר וצוח כששמע 
דאינו זוכה, כמבואר בב"ב )קלז: קלח.(. וה"נ בחצר לא 
נעשה חצירו כשלוחו וידו כשאינו רוצה לזכות על 
ידו, והוי כאילו לא קני לו חצירו כלל, וממילא זוכה 

בהגבהה כשמגביה אחר יאוש.
שאין  מבואר  א-ב(  סעיפים  שנח  סי'  )חו"מ  בשו"ע    22
אלא  פירות  משומרי  או  אומנות  מבעלי  לקנות 
אבל  בחסרונו,  בעליו  ירגישו  שכשימכרוהו  דבר 
שמוכרים  לחוש  שיש  מהם,  לקנות  אסור  זה  בלא 
הסימן  ובהמשך  הבעלים.  ידיעת  בלא  אותו 
לקנות  שמותר  השו"ע  בדברי  מבואר  ז-י(  )סעיפים 

אם  המלאכה,  מזמן  שמשתייר  מה  את  מהאומנים 
קונה  אם  זה  ולפי  זה.  על  מקפידים  הבעלים  אין 
יזרקו  מקרה  שבכל  כיון  היום,  בסוף  הבלונים  את 
מקפידים  הבעלים  שאין  ונראה  לאשפה,  הבלונים 
על זה, מותר. אולם מבואר שם בשו"ע )ס"ה( ש'כולם 
שודאי  כיון  מהם'  לקנות  אסור  הטמן,  אמרו  אם 
שלא  מוכרים  והם  זה,  על  מקפידים  שהבעלים 
במזומן  דוקא  שמוכרת  זה  באופן  ולכך  בידיעתם. 
שנראה שרוצה להסתיר את דבר המכירה מידיעת 
'אמרו הטמן' שאסור לקנות  זה כמו  הבעלים, הרי 
מהם. וכן אם מוכרת בצינעא שנראה שרוצה שלא 

ירגישו הבעלים בכך, אין לקנות.
שיש  שכל  משמע  ס"ג(  )שם  הקדשים  בכסף    23
סיבה  מחמת  הוא  להטמין  שאמרו  שמה  לתלות 
)ח"ה  חושן  הפתחי  הביא  וכן  לקנות.  מותר  אחרת, 

פ"א הערה סב(.

ב
 לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com



עליהן, לא מיבעי כי ליכא דרכא אחרינא דמעכבי, 
אלא אפילו כי איכא דרכא אחרינא נמי מעכבי, 
משום דרב יהודה אמר רב דאמר מיצר שהחזיקו 
זה נפסק בשולחן  ודין  בו רבים אסור לקלקלו’. 

ערוך )חו”מ סי’ קסב ס”ב(.
במשנה )שם ס.(: ‘אין מוציאין זיזין וגזוזטראות 
שלו  לתוך  כונס  רצה  אם  אלא  הרבים,  לרשות 
שכנס  לאחר  אם  פליגי  )ס:(:  ובגמרא  ומוציא’. 
רבי  למקומן,  הכתלים  להחזיר  יכול  שלו  לתוך 
יוחנן אמר אינו מחזיר וריש לקיש אמר מחזיר, 
יהודה  דרב  משום  מחזיר  אינו  אמר  יוחנן  רבי 
דאמר רב יהודה מיצר שהחזיקו בו רבים אסור 
לקלקלו, וריש לקיש אמר מחזיר הני מילי היכא 
לן  וקיימא  רווחא.  דליכא רווחא הכא הא איכא 
להלכה כרבי יוחנן כמו שפסקו הרמב”ם )נזקי ממון 

פי”ג הכ”ד( והשולחן ערוך )סי’ תיז ס”ב(.

במשנה )בבא בתרא צט:(: ‘מי שהיתה דרך הרבים 
עוברת לתוך שדהו, נטלה ונתן להם מן הצד, מה 
הביאו  )ק.(  ובגמרא  הגיעו’.  לא  ושלו  נתן  שנתן 
להא דאמר רב יהודה אמר רב מיצר שהחזיקו בו 
רבים אסור לקלקלו. וכן פסקו להלכה הרמב”ם 

)נזקי ממון פי”ג הכ”ז( והשולחן ערוך )חו”מ סי’ שעז ס”א(.

אם זכו הרבים בדיני ממונות או שהוא 
דין איסור

והנה יש לעיין בעיקר האי דינא, הא כלל גדול 
חזקה  'כל  קרקעות:  חזקת  בהלכות  בידנו  נקוט 
שאין עמה טענה אינה חזקה' )משנה בבא בתרא מא.(. 
והרי לכאורה לא מיירי באופן שבני רשות הרבים 
כי  למעבר,  הקרקע  את  להם  שהקנה  טוענים 
אילו היו באים בטענה זו מה הרבותא בהחזיקו 
בו רבים, הרי גם ביחיד הדין כן, וממה שאמרו 
מיצר שהחזיקו בו רבים, משמע שהוא דין מיוחד 

לרבים. 
מלבד  קרקעות  בחזקת  הרי  לשאול,  יש  עוד 
הוא  החזקה  זמן  שיעור  גם  טענה,  הדין שצריך 
רק לאחר שלש שנים בהן ישב המחזיק בקרקע 
חבירו ושתק, לעומת זאת בדין מיצר שהחזיקו בו 
רבים משמע שמיד החזיקו בו הרבים, וכן כתב 
שעיקר  נה(  סי'  )ח"ג  המשולש  חוט  בשו"ת  להדיא 
הרבותא בדברי רב יהודה שאסור לקלקל מיצר 
פחות  חזקה  הוי  דברבים  רבים,  בו  שהחזיקו 
וכן  כתיקונה.  חזקה  שאינה  אף  שנים  משלוש 
נז.  סי'  שביעי  )כלל  לוי  לבית  מהר"י  בתשובת  כתב 

חתימת הרב כמוה"ר ליב סרוואל(.

'חזקת  בדין  הראשונים  שנחלקו  שמצינו  ואף 
ואין  מיד  בחזקה  שסגי  אומרים  ויש  תשמישין', 
צריך טענה, וכן הוא דעת השולחן ערוך )סי' קנג 
סי'  )ח"ב  הרשב"א  בתשובת  מבואר  הא  ועוד(,  ס"ב 

קעז, הביאו בבית יוסף סי' קנג מחודש ח( שאף להסוברים 

דחזקת תשמישין אין צריך שלוש שנים וטענה, 
וביאה בחצר  ביציאה  אבל חזקה לדריסת הרגל 
שהוא  מפני  וטענה,  שנים  שלוש  צריך  חבירו, 
מפסיד כל שימוש המקום ודינו כחזקת קרקעות.     
דבריו  בתחילת  תקטו(,  )סי'  שי  תשורת  ובשו"ת 
כתב, כי אמנם דין זה שהחזיקו בו הרבים אינו 
מדינא, שהרי זו חזקה בלי טענה ומה אולמייהו 
'אסור  דאמר  מהלשון  ודקדק  מיחיד,  דרבים 
ולא  בה  נגעו  איסור  משום  משמע  לקלקלו', 
משום דין ממון שזכו הרבים, וכתב שכן מבואר 

באסיפת זקנים דלאו מדינא הוא.
בשיטה  הביאו  הראב"ד  לשיטת  וכוונתו 
כו',  רבים  בו  שהחזיקו  'מיצר  ק.(:  )שם  מקובצת 

לקלקלו  אסור  החזיקו  דברשות  כיון  כלומר, 
שהנותן לרבים כנותן לשמים, שכן העוסק בצרכי 
שהוא  פי  על  ואף  שמים  בצרכי  כעוסק  רבים 
מדיני  זה  שאין  מדבריו,  מבואר  הדין'.  מן  חוץ 
ונדר,  הקדש  כדין  אלא  כלל,  וקניינים  ממונות 
כאילו  הוא  הרי  בשלו  שימוש  לרבים  שהנותן 
הייתה תקנת חכמים במיצר  וכך  והקדישו,  נדר 
שהחזיקו בו רבים, להחשיב הסכמה זו כנדר ואף 
באופנים שמצד הלכות נדרים היה אפשר להתיר 
הדבר תיקנו בזה לאיסור. וכן כתב במאירי )בבא 

בתרא צט:(.

ובאמת מצינו שכעין זה כתב בעליות דרבינו 
יונה )בבא בתרא ק. ד"ה ורבי אליעזר( שדין זה אינו מדיני 
הרבים,  לצער  שלא  גרידא  איסור  אלא  ממונות 
רב  דברי  בגמרא על  שביאר הטעם שלא הקשו 
יהודה 'במאי קנה לה', משום דלאו מדינא קאמר 
לה, אלא אסור לקלקלו קאמר, לפי שאסור לצער 
לרבים ולקלקל מיצר שהחזיקו בו כיון שהורגלו 

להלוך בו ברשות. 
איברא דלהלכה נראה שנקטו רוב הראשונים 
וגם  איסור,  מדין  גדר החזקה  אין  כי  והפוסקים 
רבינו יונה בהמשך דבריו )ד"ה כדתניא( הביא לדברי 
שהרבים  יהודה  רב  דברי  שפירש  חננאל  רבינו 
כל  שאר  מדברי  וכן  בהליכה,  השדה  את  קונים 
קנו  אופן  באיזה  שדנו  והפוסקים  הראשונים 
הרבים את השדה, מבואר שנקטו שאין זה רק דין 
איסור, אלא שיש להם זכיה ממונית בגוף השדה. 

נתן רשות לרבים וודאי מחל והפקיר 
להם 

לפי שיטת הראשונים שיש לבני רשות הרבים 
מדבריהם  נראה  שהחזיקו,  בדרך  ממונית  זכייה 
דהטעם שמועילה חזקה לרבים אף בלי טענה, כי 
חכמים אמרו שאם נתן לרבים לעבור דרך חצירו, 
שמעתה  בליבו  והסכים  הדרך  להם  שמחל  או 
שכתב  כמו  להילוך,  לרבים  קנוי  חצירו  יהיה 
מחל',  לרבים  'דודאי  ד"ה שהחזיקו(  ק.  )שם  הרשב"ם 
או שנתייאש בחצירו כמו שכתב הר"ש )אהלות פי"ח 
משנה ד(: 'משום יאוש בעלים נגעו בה, דכיון שכן 

הוא מתייאשים הבעלים ממנה'. 
דין  שיסוד  )שם(  שי  תשורת  בשו"ת  כתב  וכן 
זה הוא מדין ייאוש והפקר, וביאר שדין זה הוא 
רק באופן שכל העולם הורגלו לעבור דרך שדהו 
זו, ומאחר שכן עמדו  וכל עובר ושב ילך בדרך 
שהחזיקו  בעלים  שראו  כיון  דעתו,  על  חכמים 
המקום,  הפקיר  ודאי  שלו  במיצר  לילך  הרבים 
ששתק  וכיון  העולם,  כל  עם  לדון  יכול  מי  כי 
ולא מיחה הפקירו לכל העולם והרי זה כאבידה 
מדעת. והוסיף עוד כי אפשר דמהאי טעמא אמר 
הוי  דהפקר  איסור, משום  לשון  לקלקלו'  'אסור 

כנדר )כדאיתא בחו"מ סי' רעג ס"ב(. 
אכן מדברי בעל תשורת שי עולה, כי כדי לקבוע 
והפקירו  מזכויותיהם  התייאשו  השדה  שבעלי 
לכך,  וברורה  חזקה  אומדנה  בעינן  הקרקע,  את 
ועוד  ניכר כעין אבדה מדעת.  עד שיהיה הדבר 
כתב דמאחר ודין מיצר שהחזיקו בו מדין הפקר, 
בנידון שנשאל עליו שבני המקום נהגו לרעות את 
בעלי  התעוררו  זמן  ולאחר  בשדות,  בהמותיהם 
השדות למחות ולמנוע את הרעייה בחינם, השיב 
שמאחר שהחזקה והשימוש לא נעשו אלא בידי 
בני המקום בלבד, אין זה בגדר הפקר לכל העולם 
)חו"מ  העולם  לכל  במפקיר  רק  חל  אינו  והפקר 
סי' רעג ס"ה(, ואין בזה דין של 'מיצר שהחזיקו בו 

רבים'.

באיזה אופן החזיקו הרבים במצר
הראשונים  שנחלקו  מצינו  זו,  חזקה  ובקנין 
אם הרבים צריכים לעשות מעשה קנין ממש, או 

שבהליכתם לבד החזיקו במיצר ואסור לקלקלו:
הרשב"ם )ק. ד"ה שהחזיקו בו רבים( כתב: 'שהחזיקו 
והבעלים  להילוך  ותקנוהו  שהשווהו  רבים  בו 
רק  הוא  זה  שדין  בדבריו,  מבואר  ושתקו'.  ידעו 

אם הרבים עשו בקרקע קנין חזקה.
כתב  אליעזר(  ורבי  ד"ה  )שם  יונה  דרבינו  בעליות 
וזריעה  לחרישה  המקום  את  קונים  אין  שאם 
אותו בהליכה,  להילוך בלבד, הרי שקונים  אלא 
אין  זה  ולפי  רבינו חננאל,  היא דעת  וכתב שכן 
צריך מעשה קנין אלא ההליכה עצמה של הרבים 
זו של הליכה בקרקע.  נחשבת כקנין לגבי זכות 
וכן ביאר הרשב"א )חידושים שם ד"ה רבי אליעזר, שו"ת ח"א 
סי' אלף קנב( שאפילו לא תקנו הרבים את המיצר 

כדי להלך בו, אלא רק הלכו בו זכו הרבים.   
ולענין הלכה נחלקו הפוסקים אם הלכה כדעת 
כדעת הרשב"א. בשו"ת מהרשד"ם  או  הרשב"ם 
סימן  הט"ז  )אחי  הלוי  מהר"י  ובשו"ת  רלח(  סימן  )חו"מ 

כ( פסקו כדעת הרשב"ם, וכן פסקו בשו"ת ספר 
מא(  )סימן  מלכיאל  דברי  בשו"ת  קיג(,  )סי'  יהושע 
ובחכמת שלמה )הגהות שו"ע סי' שעז( ובכסף הקדשים 

)על גיליון השו"ע שם(. 

אמנם בשו"ת פני יהושע )חו"מ סי' ד( כתב דכיון 
שכל הפוסקים לא כתבו דבעינן חזקה ממש אלא 
משום  לאבד  אסור  הרבים  דדרך  וכתבו  סתמו 
מיצר שהחזיקו, ולא הזכירו כלל דבעינן השוואת 
קרקע, מי הוא זה שידון בדבר חדש להצריך חזקה 
ממש דוקא, וכתב שגם בדברי הרשב"ם עצמו יש 
אלא  דוקא  לחזקה  בכוונתו  שאין  ולומר  לדחות 
לשון מיצר שהחזיקו דחקו וכו' ע"ש, וכן כתב גם 
בתשובה אחרת )ח"ב סי' צד( שכל הפוסקים חולקים 

על הרשב"ם בזה.
וכן פסק בשולחן ערוך הרב )חו"מ גזלה וגנבה סל"ג(: 
מצר שהחזיקו בו רבים אסור לקלקלו. אין צריך 
לומר אם החזיקו מההפקר, אלא אפילו בשדה או 
זכו  ומחלו,  ושתקו  בחצר מדעת הבעלים שראו 
הרבים במתנה זו בחזקה שהחזיקו בה בהילוכם, 
ואסור לו לחזור ולגוזלה מהם. וראה בשו"ת נטע 

שעשועים )חו"מ סימן נג( שהניח בספיקא דדינא.

אם צריך נתינת רשות 
עוד נחלקו הראשונים אם דין 'החזיקו בו רבים' 
הוא דוקא כשנתן רשות מפורשת לרבים לעבור 
דרך שדהו, או אפילו אם הרבים מעצמם עברו 
דרך שדהו והוא ראה ושתק. בדרכי משה )סי' שעז( 
ותשובת  תקו(  סי'  בתרא  )בבא  המרדכי  לדברי  הביא 
בו  כשהחזיקו  דוקא  שזהו  קנב(  אלף  )סי'  הרשב"א 
)שם  בשו"ע  להלכה  הרמ"א  כתב  וכן  ברשות, 
ברשות אסור  ז"ל: 'מצר שהחזיקו בו רבים  ס"א( 

לקלקלו'. וכתב הסמ"ע )סק"ב(: קמ"ל בזה דדוקא 
משא"כ  לקלקלו,  אסור  ברשות  כשהחזיקו 
שרבים  כל  מיהו  ברשות.  שלא  בו  כשהחזיקו 
ואמרינן  להן  טוענין  לפנינו,  עתה  בו  מוחזקים 
דבודאי ברשות החזיקו בו. ובביאור הגר"א )סק"ב( 
מיצר(:  ד"ה  יב.  בתרא  )בבא  התוספות  כתבו  שכן  ציין 
היינו כשהחזיקו ברשות, אבל אם באין להחזיק 
שלא ברשות יש למחות בידם. עוד הביא בביאור 
הגר"א )ליקוט( שכן מבואר בר"ש )אהלות פי"ח משנה מד, 
וכתב שרש"י )ב"ק כח. ד"ה אי הכי( סובר שאף שלא ברשות מהני 

חזקתן והניחו בצ"ע(.

שאין  שהחזיקו(  ד"ה  ק.  )שם  הרשב"ם  דעת  אמנם 
המשך בעמ' ד'

מכתלי בית ההוראה
המשך מעמ' א'תשובה ממורינו הרב שליט”א

 לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 ג02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com



ד
 לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com

ראו  הבעלים  שאם  אלא  רשות  נתינת  צריך 
ושתקו סגי, שכתב: 'שהחזיקו בו רבים שהשווהו 
אסור  ושתקו,  ידעו  והבעלים  להילוך  ותקנוהו 

לקלקלו דודאי לרבים מחל'. 
ד  סי'  חו"מ  וח"א  צד,  סי'  )ח"ב  יהושע  פני  ובשו"ת 
כוונת  גם  היא  כתב שכן  סי' שעז סק"א(  בפת"ש  הביאו 

בכונת  לטעות  מקום  שיש  אף  )הנ"ל(,  התוספות 
מפורשת  רשות  נתינת  שצריך  ולומר  דבריהם 
להוכיח  ראיות  בכמה  האריך  החזיקו,  ומדעתו 
רשות  נתן  שלא  שאף  השואל,  כדברי  שלא 
מפורשת אלא ראה ושתק הרי זה כנתינת רשות 
הרב  ערוך  בשולחן  פסק  וכן  ברשב"ם.  כמבואר 

)חו"מ גזלה וגנבה סל"ג(.

לדברי  יג(  סי'  )חו"מ  נזר  אבני  בשו"ת  הביא  וכן 
שדה  היה  שאם  שכתב  ה:(  קטן  )מועד  הריטב"א 
יחיד ועשאוהו רבים שדה שמספידים בו מתים 
ושתק איבד זכותו כו', כדאמרינן מיצר שהחזיקו 
בו רבים אסור לקלקלו, פירוש שהחזיקו ברשות 
ע"ש, ודייק באבני נזר מכך שהתחיל בשתק וסיים 
בהחזיקו ברשות, מוכח דשתק היינו ברשות. אלא 
בלבד  שכתב שמדברי הסמ"ע משמע ששתיקה 
לא מהני. ועוד כתב בשו"ת פני יהושע )שם( שגם 
הרשב"ם הצריך מעשה קנין גמור משום שהרבים 
לזריעה,  העומדת  שדה  בתוך  דרכם  את  פילסו 
להילוך  שמיועד  הכרמים  שבין  בשביל  אבל 
זכות הליכה בקנין הליכה.  לכו"ע קונים הרבים 

וכ"כ הבית אפרים )שו"ת חו"מ סי' כב(.   
ה(,  סי'  )ח"א  המהרש"ם  הכריע  הלכה  ולענין 
אלא  חזקה  מעשה  הרבים  עשו  שלא  שבמקום 
החזיקו בהילוך בלבד, לא אמרינן מדשתק מחל 
ולא החזיקו רק אם נתן להם רשות מפורשת, ואם 
עשו מעשה לתקן את הדרך סגי בשתיקה בלבד.

סי'  ח"י  הלוי  שבט  )שו"ת  וואזנר  הגר"ש  העלה  וכן 
רפט( שאף על פי שמלשון הרשב"ם משמע דמהני 

שהצריך  לשיטתו  דאזיל  משום  היינו  שתיקה, 
ואם  מעשה  שינוי  באיזה  חזקה  מעשה  לעשות 
להם,  שמחל  הוכחה  איכא  ודאי  כזה  על  שתקו 
אבל כשרק הלכו בדריסת רגלם זמן מה ושתקו 
דחסד  משתיקתם,  הוכחה  אין  עדין  הבעלים 

בעלמא עשה איתם.
רשות  צריכים  ואין  מועילה  ששתיקה  ואם 
אפרים  הבית  שכתב  למה  להעיר  יש  מפורש, 
דלא מהני  סי' שעז סק"ב(  הביאו בפת"ש  כב,  סי'  חו"מ  )שו"ת 

רשות של ראה ושתק רק כשגמר בדעתו שיוחלט 
דרך זה לרבים לעולם, וז"ל: דעד כאן לא אמרינן 
להם  כשנתן  אלא  לקלקלו,  אסור  רבים  דהחזיקו 
הדרך מדעתו וגמר בדעתו שיוחלט דרך זה לרבים 
הבית  כל  כינס  שלא  בזה  כן  שאין  מה  לעולם, 
הסמוך לרחוב שנאמר שהחליט הגבול הזה להיות 
הקרן  מקצת  שכינס  רק  לעולם,  לרבים  מעבר 
הסמוך לרשות הרבים, והרי זה כאומדנא דמוכח 
שלא הייתה בדעתו להחליט להם, רק שלפי שלא 
היה צריך אליו בשעת הבנין הניחו פנוי עד זמן 
שיצטרך אליו וכשאל את גבולו לפי שעה לרבים 
דמי דאיתא בחזרה כמו החזיקו שלא ברשות וכו'.

בדבר שאין דרך להקפיד עליו אין 
חזקה לרבים   

ברשותו  עברו  הרבים  כאשר  הפוסקים  דנו 
על  ואינו מקפיד  כן  נחסר מחמת  באופן שאינו 
שזכות  כתב  רלח(  סי'  )חו"מ  בשו"ת מהרשד"ם  כך: 
כשיש  דווקא  היא  בו,  שהחזיקו  במיצר  הרבים 
עוברים  שרבים  בכך  חסרון  הקרקע  לבעל 
ברשותו, שמאחר שלא מחה הרי זו ראיה שמחל 
להם על ההליכה ברשותו, אבל באופן שאין דרך 

האדם להקפיד אם עוברים ברשותו אין הוכחה 
בכנה"ג  והביאו  להם,  שמחל  מחה  שלא  מכך 
בשם  גם  כן  כמו  והביא  יא(  אות  תיז  סי'  הטור  )הגהות 

המוהרש"ך. 
וכעין זה פסק לדינא בערך ש"י )סי' שעז( בשם 
הרבים  החזיקו  שאם  סי"ג(  )ח"ב  חיים  דברי  שו"ת 
בכך שנחו שם לפעמים או בהילוך שאין דרך בני 
אדם להקפיד עליו אפילו בחצרם אם היא חצר 

פתוחה, אין זו חזקה אפילו לרבים.  
)סי’  שעשועים  נטע  בשו”ת  כן  גם  פסק  וכן 
לא  והוא  ונהרס  בנין  לו  שהיה  אחד  לגבי  נג( 
ידו או  טרח לבנותו מחדש מחמת שלא השיגה 
וכתב  שם,  מהלכים  הרבים  והיו  עצלות  מחמת 
ז”ל: ‘שאין זכות הרבים תלוי במה שהלכו שלוש 
שנים ויותר, דמי הוא שיקפיד ויחסום העוברים 
גדול  וכלל  פסידא,  שום  לו  כשאין  רשותו  דרך 
הוי  לא  אינשי  קפדי  דלא  דבמידי  חזקה  בדיני 
קפדי  לא  זה  כנידון  רגל  ודריסת  וכו’,  חזקה 
הנותן  דעת  גילוי  דבעינן  משום  וכו’,  אינשי 
בהאי  וכן  לעצמם.  להחזיק  לרבים  מניח  שהוא 
מעשיו  מתוך  ניכרת  מחשבתו  שלו  לתוך  דכנס 
שייך  לא  הכי  בלאו  אבל  לרבים,  הדרך  שנותן 
לומר דתלינן שמניח הדרך לרבים. הגע עצמך, 
מי שנפל כותלו הסמוך לרה”ר ואינו בונה אותו 
לאיזה סיבה וביני וביני רבים הולכים ושבים דרך 
הרמב”ן  כמ”ש  לצדדים  להסתלק  שדרכם  שם 
אין אותו בעה”ב  לומר דשוב  היעלה על הדעת 
דמה  בתחלה,  שהיה  כמו  הכותל  להעמיד  יכול 
שלא מיחה הוא דמידי דלא קפדי אינשי כמ”ש 
כנלענ”ד’. וכן עולה גם מדברי הבית אפרים )חו”מ 

סי’ כב( שהובאו לעיל.

סי’  ח”א  תשובות  )קובץ  אלישיב  הגרי”ש  פסק  וכן 
רח( שההלכה של מיצר שהחזיקו בו רבים אסור 

החזיקו  שהם  באופן  אלא  נאמרה  לא  לקלקלו 
ברשות. ולכן אם בעל השדה לא עלה על דעתו 
מעולם להקצות לרבים דרך בשדהו ורק באופן 
זמני הרשה להם, כל עוד ואין לו חסרון בדבר, 

הרי בידו לנקוט פזרא וליתיב.

כשיש לבעלים טאבו על המקום 
רישום  יש  קרקע  כל  שעל  בזמנינו  לדון  ויש 
דין  יש  זה  על  גם  אם  שייכת,  היא  למי  בטאבו 
)ח"א  מהרש"ם  בשו"ת  רבים.  בו  שהחזיקו  מיצר 
רום  שכתב  האחרון  הטעם  ‘ואולם  כתב:  ה(  סי' 

מעלתו, דכיון שיש לראובן “טאבילאציע” ]=טאבו[ 
מחילה.  מהני  דלא  לומר  יש  ההוא,  המקום  על 
דיש לומר שסמך דעתו על הטאבילאציע שבידו, 
ודמי למי שיש בידו שטר או משכון )חו”מ סי’ רמא(. 
הגם שיש לפקפק בזה, שהרי יש בזה שתי דעות, 
הרבים  ולפמש”ל  לי,  קים  לומר  יכול  והמוחזק 
דנים  אנו  הרי  דהכא,  ובפרט  מוחזקים.  נקראים 
והוא  ופתח,  חלונות,  לפתוח  שבא  שמעון,  נגד 
מקום  מכל  וכו’,  מוחזק,  הוי  בודאי  שלו,  בתוך 
בדאיכא שטר בידו, גם להסוברים דמהני מחילה 
נגד שטר, מכל מקום מסתמא לא מחל. ואם כן 
בזה שיש בידו הטאבילאציאן, אמרינן דמסתמא 
לא מחל להם זכותו’. ונראה מהמשך דבריו שם 
שהסיק להלכה שאכן במה שיש לו טאבילאציע, 

יש לומר דלא מחל זכותו כלל. 
על  טאבו  לו  שיש  מי  כי  מדבריו,  והעולה 
רשותו אין אומרים בו הדין שמיצר שהחזיקו בו 
רבים אסור לקלקלו באופן שלא נתן להם רשות 
אנו  כלל  שבדרך  ואף  שתק,  רק  אלא  בפירוש 
אומרים ששתיקתו מוכיחה שמחל, כיון שיש לו 
כמוחל  הוי  בפירוש  מוחל  היה  אם  אפילו  שטר 
)סי’ רמא סק”ד( שיש בזה  ושטר בידו שכתב הש”ך 

ומסיק שם הש”ך  מחלוקת אם מהניא מחילתו, 
מחל  שלא  זה  באופן  אבל  דדינא,  ספיקא  דהוי 
בפירוש אלא רק שתק כיון שיש בידו שטר לדברי 
הכל אין אומרים בזה אומדנא שמחל כיון שיש 

שטר בידו.
וכדבריו כתב גם בשו”ת מהר”י הכהן )ח”א חו”מ 
סי’ כט, הביאו בפתחי חושן נזיקין פרק ח הערה פא( וזה לשונו:  

'ונראה לי בפשיטות דבזמן הזה אין נהוג בינינו 
דין דמיצר שהחזיקו בו רבים. דלכל הדעות מדין 
מחילה קאתינן עלה ולא משום מתנה, דלמתנה 
דנאמר  והא  המועיל,  ודבר  קנין  להיות  צריך 
כל  דבזמננו  וכיון  ושתק,  דראה  משום  דמחל 
כתוב  ויביאו  בערכאותיהם  נעשה  קרקע  קנייני 
לומר  תיתי  מהיכי  “אינטאובלאציע”,  בספריהם 
שמחל הלא ידע בנפשו שבכל עת יוכל לעשות 
אלה  ובענינים  האינטאבולאציע,  בתוקף  בשלו 
אין ספק שדינא דמלכותא דינא כדברי הרמב”ם 
הקניינים  שכל  ובפרט  מכירה(,  מהלכות  א  פרק  )סוף 

נעשו  אם  בלתי  דעת  סמיכת  להם  אין  בקרקע 
דמלכותא  דינא  הפוסקים  לכל  ובזה  בערכאות 
וכמו דקי”ל דאינו מועיל מחילה בפירוש  דינא. 
לומר  שאין  שכן  מכל  זה,  ביד  שיש  שטר  נגד 
ומבואר  האינטאבולאציע,  נדד  שמחל  סתם 
גרע  ולא  כזאת בשו”ת מהרשד”ם כמה פעמים. 
מכשהדלת ננעלת בלילה אף שהשני משתמש בו 
חזקת  הוי  דלא  קסב(  סימן  )חו”מ  בטור  מובא  ביום 
השני חזקה, ומזה הוכיח המהריב”ל )חלק א כלל יד 
כן,  בו רבים הדין  סימן פב( דגם במיצר שהחזיקו 

והיינו משום דאנו רואין בעליל שלא מחל המיצר 
האינטאבולאציע  כן  בו,  מחזיק  ועודנו  לגמרי 

מוכחת על חזקתו לגמרי ואין לספק הזה כלל’. 
וצירף להקל על פי סברת המהרשד”ם דלא הוי 
לבעל  חסרון  דאיכא  במקום  אלא  לרבים  חזקה 
מוכח  ושתק  שראה  וכיון  בתשמישים,  הקרקע 
שנתנה  ראיה  צריך  קרקע  בחסרון  וגם  דמחל, 
מכל  אחד  בנידו”ד  דאין  וכיון  זולת,  לא  להם 
תנאי אלה אין שום טענה לרבים כלל, ורבים לא 
דינא  ובזה  לטענותיהם,  ראיה  באין  גזלנים  יהיו 
דמלכותא דינא כלל ברור ומוכח וקיים דלא נגד 

דין תורה כאשר ביררתי. 
והגם שבשו"ת תשורת שי )ח"ב ס"א( העלה לענין 
כאשר  שאף  חבירו,  בקרקע  שנים  שלוש  חזקת 
הטאבו  למרות  בטאבו,  רישום  קמא  למרא  יש 
קמא  המרא  כמחזיק  זה  ואין  חזקה  למחזיק  יש 
שטר. נראה שלענין חזקת הרבים במיצר חבירו, 
אף הוא יודה שלא החזיקו הרבים, כמובא לעיל 
ואבדה  ייאוש  מדין  החזקה  דין  יסוד  שביאר 
שמו  על  רשומה  הקרקע  כאשר  אולם  מדעת, 
לומר  ואין  מדעת  כאבדה  זה  אין  וודאי  בטאבו, 

שהוא מתייאש ממנה.    
להלכה:

העולה להלכה בנידון שאלה זו, שיכול בעל 
מיצר  דין  בו  ואין  חצרו  את  לסגור  הדירה 
שמצינו  טעמים  מכמה  רבים  בו  שהחזיקו 
מעשה  עשו  לא  העוברים  א.  בפוסקים: 
תיקון כדי לעשות את המעבר, אלא המקום 
הפוסקים  והכרעת  בו,  והלכו  פרוץ  היה 
שבאופן זה לא החזיק אם לא נתן להם רשות 
מפורשת לעבור. ב. הבעלים לא היה נחסר 
שלא  ומה  הרבים,  מעבר  מחמת  הנה  עד 
מחה הוא מפני שהדבר עדיין לא הפריע לו. 
ג. הכרעת הפוסקים שאם יש רישום בטאבו, 
אין בו דין החזיקו רבים, כי מה שלא מחה, 
לפי  מחצירו,  התייאש  לא  גם  בוודאי  וכן 

שסמך על הרישום שיש לו.  

מכתלי בית ההוראה
המשך מעמ' ג'תשובה ממורינו הרב שליט”א



 לשאלות בהלכה:
rav@abiryaakov.com | 8 ה02-803-9999 שלוחה

לתגובות:
9917936@gmail.com

המשך בעמ' ו'

גדר חולה לענין ביקור חולים 

ליבון דהלכתא
הרה"ג שמחה בונם עקשטיין 

עם  למיטה  רתוק  הוא  טוב,  לא  קצת  מרגיש  שלי  חבר 
חום כבר יומיים עקב הידבקות בשפעת ל"ע, אך אינו זקוק 
לעזרה נחוצה כלשהו ומסתדר לבד ב"ה. האם יש לי מצוה 
לבקרו מטעם מצות ביקור חולים אשר עליה אמרו שאוכל 
היא,  השאלה  לעוה"ב?  קיימת  והקרן  בעוה"ז  פירותיהם 

האם מצבו נכנס בגדר חולה?
מצות  בו  לקיים  ניתן  חולה  איזה  בענין  הנה  תשובה: 
כליו  ונושאי  בשו"ע  בזה  גדר  נתבאר  לא  חולים  ביקור 
והדבר נשאלת בפי רבים, לכן ננסה להרחיב בזה הדיבור 
קצת וננסה לענות בזה בס"ד. ראשית עלינו לברר האם כל 
המצוה היא דוקא בחולה שיש בו סכנה או גם בחולה שאין 
חולים במסכת  ביקור  בסוגיא של מצוות  דהרי  סכנה.  בו 
נדרים )דף מ.(, נראה שם מכמה מימרות שקאי שם על חולה 
שיש בו סכנה, כגון מעשה דר"ע שביקר חולה שא"ל רבי 
ודרש כל שאינו מבקר חולה כאילו שופך  ונפק  החייתני, 
דמים, ובהמשך הגמ' אמר רב  דימי כל המבקר את החולה 
גורם לו שיחי', וכן שחזקי' היה חולה מסוכן כשבא ישעיה 

הנביא לבקרו.
חולה שאין בו סכנה:

בבהירות  להוכיח  דשמיא  בסייעתא  לנו  שנראה  אלא 
שיש מצוות ביקור חולים אף בחולה שאין בו סכנה, דהנה 
אומר  החולה  את  לבקר  הנכנס  ת"ר  יב.(  )שבת  בגמ'  איתא 
שבת היא מלזעוק ורפואה קרובה לבא, ר"מ אומר יכולה 
היא שתרחם וכו', הנה כל המימרות שם נראה שאומרים 
שבביקור  וכיון  רחמים,  בקשת  אסור  שבשבת  מפני  כן 
אחד  וזה  החולה,  על  רחמים  בקשת  של  דין  יש  חולים 
מטעמי המצוה )ולדעת כמה פוסקים זהו עיקר המצוה, עי' לבוש יו"ד 
סי' שלה(, ובשבת שא"א לבקש רחמים לכן אומרים שבת היא 

מלזעוק, והנה בחולה שיש בו סכנה ודאי שמותר ומצוה 
)או"ח סי'  לזעוק ולבקש רחמים עליו בשבת כמובא בשו"ע 
רפ"ח ס"י(, וא"כ כל דברי הגמ' בדין הנכנס לבקר את החולה 

ברורה  ראי'  זהו  וא"כ  בו סכנה,  בחולה שאין  איירי  הנ"ל 
שיש מצוות ביקור חולים אף כשאין בו סכנה. 

חולשה בכל הגוף ]דעת המהר"ל[:
החולי  שיעור  מהו  לדון  לנו  יש  זאת  שהוכחנו  ואחרי 
האם בכל מיחוש או חולי אבר או דוקא כל הגוף, ובאמת 
היא קצת פלא שלא דברו מזה הפוסקים במפורש, וננסה 
)עה"ת  אריה  בגור  דאיתא  בזה מתוך מפרשי התורה,  לדון 
בפרשת וירא( בטעם למה הקב"ה ביקר את אברהם אבינו רק 

דרק  כותב שם המהר"ל  לכן,  קודם  ולא  ג' למילתו,  ביום 
ביום ג' נקרא חולה מפני שאז מרגיש חולשה בכל הגוף, 
אבל בימים שלפני כן זה רק כאב באבר עצמו ולא חולשת 
הגוף ועדיין אין מצוה לבקרו. א"כ נמצאנו למדים שדעת 
המהר"ל שרק כשחלה כל גופו יש בו מצוות ביקור חולים, 
המילה  לצורך  שבת  שמחללין  ]ואף  אחד.  באבר  כשחלה  ולא 
גם ביום א', מ"מ זה רק מחמת המכה אבל עדיין אינו בגדר חולה 
רחמים שלא  בקשת  דהוה  צ"ל  המילה,  לאחר  מיד  מי שבירך  )ואף שעושין 

יסתכן ולא מצד שעכשיו הוא כבר חולה([. וע"ע בספר פסקי תשובה 

)להרה"ח ר"א פטרקובסקי סימן רמב( שהביא דברי המהר"ל והעיר 

עליו ע"ש.
צער באבר אחד ]דעת האור החיים הק'[:

מאידך באור החיים הק' )בפרשת וירא( נראה דלא ס"ל הכי, 
דהקשה ליה לאוה"ח הק', מנין לו לר' אחא שהקב"ה בא 
לבקר את אברהם אבינו דוקא ביום ג' ולא קודם לכן, ומביא 
שם באמת גירסא )בשם הטור( שלא כתב שהיה זה דוקא ביום 
שלישי למילתו. מבואר לכאו' מתמיהתו, שדעתו לומר שיש 
מצוות ביקור חולים אף בימים הראשונים כשיש עדיין רק 
צער אבר, דהרי רחוק לומר שדעת אוה"ח הק' שבמציאות 
לכאו'  זה  דבר  דהרי  הגוף,  כל  כואב  ראשונים  בימים  גם 
גדולה  החולשה  השלישי  שביום  דשכם  במעשה  מפורש 
אלא  סכנה(,  יש  ראשונים  בימים  שגם  קלד:  שבת  רמב"ן  )וע"ע  יותר 
שבפשטות דעתו שאף שאינו כואב כ"כ ולא חלה כל הגוף 

עכ"ז עדיין יש בזה מצוות ביקור חולים. 

חובת בדיקת הציצית ודיני הפרדת הציצית
בימות החול ובשבת 

ביני עמודי
הרה”ג מרדכי דוד ברנדסדורפר

בדיקת הציצית
אם  בחוטי הציצית  קודם שיברך יבדוק    א. 
הם כשרים ולא נפסק הציצית באופן שנפסל, 
)שו"ע ס"ט(. וכן  כדי שלא יברך ברכה לבטלה 
צריך לבדוק למעלה במקום נקב הטלית עד 
פסול  הקשירה  שבמקום  משום  הקשירה 

אפילו כשנפסק רק חוט אחד )מ"ב סקכ"א(.

הלובש כמה טליתות
ארבע  של  בגדים  כמה  הלובש  אפילו  ב.    
הבגדים  בכל  לבדוק  חייב  ציצית  עם  כנפות 
ברכה  של  חשש  דליכא  אף  הציצית,  בחוטי 
מכל  אחד,  טלית  בדק  שכבר  משום  לבטלה 
מקום כיון דאפשר לבירורי, ועוד כיון שחוטי 
ידי דריסת הרגלים  הציצית דרכן לפסק על 
איכא חשש שילבש בגד של ארבע כנפות בלי 

ציצית )מ"ב סקכ"ב(.
  ג. אמנם אינו צריך לבדוק בכל הבגדים גם 
שמברך  בבגד  דרק  הקשירה,  נקב  במקום 
עליו צריך לבדוק בנקב הקשירה, דכאן אנו 
סומכים על המג"א )סקי"א( שסובר שאין צריך 

כלל לבדוק במקום הנקב )ביה"ל(. 
  ד. ולפי זה נמצא אדם נשוי שמברך הברכה 
הטלית  לבדוק  צריך  אינו  גדול  הטלית  על 
קטן במקום הנקב, אלא יבדוק חוטי הציצית 
בלבד, אלא שנכון לעיין ולבדוק קצת מפעם 
שרגיל  משום  הנקב,  במקום  אפילו  לפעם 
האנשים  לאותם  ובפרט  שם,  להתקלקל 
שישנים עם אותו הטלית קטן שהולכים עם 

זה ביום )שם(.

בדיקת הציצית בשבת
  ה. אין חילוק בין שבת לחול בבדיקת הציצית, 
הציצית  ולבדוק  לעיין  צריך  בשבת  שאפילו 
אם הם כשרים או לא )שם(. אלא שבשבת יזהר 
יכשל  שלא  הקשר  ויחזק  יהדק  שלא  מאוד 
בציצית חדשים  ובפרט  חטאת,  באיסור  ח"ו 
יש ליזהר משום שהקשר התחתון שלהם עוד 

רפוי ואינו מתקיים כל כך.
  ו. לכן הביה"ל בסי' י"ג )ד"ה קודם( כתב שנכון 
לבדוק הטלית לפני שבת, ולהכניסו מיד לתוך 
עכ"ל.  בשבת  לבדקו  יצטרך  לא  שאז  התיק 
אבל לאלו שנוהגים שלובשים טלית גם בליל 
שבכל  מפני  מזה,  כלום  מרוויחים  לא  שבת 
השבת,  ביום  למחרתו  לבדקו  יצטרכו  אופן 

כיון שלבשו כבר את הטלית בליל שבת.

הסיח דעתו
בדק הציצית באותו היום אינו צריך  אם  ז.    
דעתו  שהסיח  אפילו  שנית,  פעם  לבדקו 
חזר  כך  ואחר  מעליו  הטלית  שפשט  כגון 
הציצית  על  לברך  שצריך  אז  דדינו  ולבשן 
בדיקת הציצית אינו  פעם שנית, מכל מקום 
זו  טלית  היום  באותו  בדק  שכבר  כיון  צריך 
ואמרינן שבזמן מועט כזה אין רגיל להיפסק, 
שהיו  משום  חזקתן  על  אותן  ומעמידים 

שלמים בבוקר כשבדקן )מ"ב סקכ"ב(.
בדק אחר התפילה

  ח. אם בדק הטלית אחר התפילה ומיד אחר 
כך הניחו בתיקו שלו, למחרתו כשמתעטף בו 
איכא  אך  שם(,  )מ"ב  ולבדקו  לחזור  צריך  אין 
מדקדקים שאף על פי שבדקו כשהוא הניחו 

שלבשו  פעם  בכל  מקום  מכל  התיק,  בתוך 
שחששו  משום  הטעם  ואולי  אותו,  בודקין 
שמא אירע שום מקרה שאחד הוציאו הטלית 

מן נרתיקו בלא ידיעתו )כה"ח סקל"ד(.

אופנים שאין צריכים לבדוק
ידי שיבדוק הציצית יתבטל על  אם על    ט. 
ידי זה להתפלל בציבור, או שקראוהו לעלות 
בדיקה,  בלי  הטלית  ללבוש  יכול  לתורה 
החוטים  היו  שאתמול  שיודע  בתנאי  ודוקא 
שלימים, שאז בשעת הדחק אפשר לסמוך על 
נכון  אמנם  מאתמול,  הציצית שבדק  בדיקת 

לעיין ולבדקו כמה דאפשר )מ"ב סקכ"ב(. 

טלית של אחר
  י. בטלית של אחר נמי איכא חיובא לבדוק 
הציצית, דכיון ששאלו כדי להתפלל בו נחשב 
הבית  הבעל  אם  חוץ  שלו,  כציצית  הטלית 
כבר בדקו באותו היום אין צריך לבדקו שוב, 
דאמרינן שבזמן מועט כזה אין רגיל להיפסק 

)ביה"ל(. 

שלא  מאחר  הטלית  שאל  אם  אבל  יא.    
וכדו'  לתורה  לעלות  כדי  אלא  בו  להתפלל 
וכוונתו שלא לקנותו, אין צריך לבדקו כלל, 

דאז לא נחשב הטלית כשלו )שם(.

טלית של קהל
  יב. הלובש טלית של קהל צריך לבדקו תמיד 
משום שמצוי מאוד להיות ציציותיו פסולים, 
ואפילו אינו רוצה לברך על טלית זו צריך גם 
כן לבדקו מחמת חשש ביטול מצות עשה של 

ציצית )שם(.

הפרדת הציצית
מזה  זה  הציצית  חוטי  להפריד  צריך  יג.    
להפריד  והיינו  ס"ז(,  ח  סי'  )שו"ע  קודם הברכה 
כל חוט בפני עצמו שלא יהיו מסובכים אחד 
בחבירו, משום שהתורה קראה אלו החוטים 
כמו  מזה  זה  נפרדים  שהם  שם  על  'ציצית' 
שערות הראש שנפרדות זו מזו, כמ"ש ויקחני 
בציצית ראש )טור(. והאר"י הק' נתן רמז בזה, 
כי 'ציצת' ראשי תיבות צ'דיק י'פריד צ'ציותיו 

ת'מיד.

שלא לבטל תפילה בציבור
  יד. אם על ידי שיפריד ציציותיו יתבטל על 
ידי זה מלהתפלל בציבור כגון שהגיע מאוחר 
לתפילה, אין צריך לדקדק ולהפריד ציציותיו 
להפריד  החיוב  עיקר  שמדינא  מפני  )מג"א(. 

הציצית היא דוקא בזמן שיש תכלת, והיא כדי 
כהיום שאין  להפריד בין התכלת ללבן, אבל 
להפריד  הדין  מעיקר  חייב  אינו  תכלת  לנו 
הציצית )ביה"ל(, ויש חולקים שאפילו בזמנינו 
נמי איכא חיובא מעיקר הדין להפריד הציצית 
ולפי זה אין לברך על ציצית שהחוטים שלהן 

מסובכים )שם(.

הפרדת ציצית בשבת
מסובכים  שציציותיו  בשבת  מצא  אם  טו.    
כיון שיש אומרים  לא יפריד הציצית בשבת, 
בו  יש  בשבת  הציצית  חוטי  שהמפריד 
משום תולדות מלאכה, אפילו שיש פוסקים 
שסוברים שמותר לכתחילה להפרידם בשבת, 

מכל מקום שב ואל תעשה עדיף )כה"ח סק"ל(.



אכילת פת הבאה בכיסנין קודם הסעודה

אליבא דהלכתא
הרה"ג פנחס מנחם גביוף

התפילה  לאחר  אביו,  בבית  מאיר  השבוע  סועד  דשבתא  צפרא  סעודת  את 
כשעלה להוריו הגישו לו צלחת ובה מיני מזונות ועוגות משובחות, לכבוד שבת 
אביו  גם  שב  ומיד  תיכף  אך  המזונות.  מן  מכזית  יותר  ואכל  קידש  מאיר  קודש. 
מכן  לאחר  ומיד  לקדש  מיהר  מתקרבת,  חצות  ששעת  שראה  וכיון  מהתפילה, 
ידיו  את  שיטול  קודם  האם  מאיר  מסתפק  כעת  לסעודה',  ידים  'נטילת  הכריז 
המזון  בברכת  העוגות  יפטרו  שמא  או  המחיה',  'על  ברכת  לברך  עליו  לסעודה 

שבסוף הסעודה?
פת  מפרשים  יש  בכיסנין,  הבאה  'פת  ס"ז(:  קסח  )סי'  ברורה  במשנה  תשובה: 
ויש אומרים שהיא עיסה  שעשוי כמין כיסים שממלאים אותם דבש או סוכר, 
שמעורב בו דבש או שמן או חלב או מיני תבלין ואפאה, ויש מפרשים שהוא 
פת שעושים אותם כעכים יבשים וכוססין אותם. והלכה כדברי כולם, שלכל אלו 

הדברים נותנים להם דינים שאמרנו בפת הבאה בכיסנין'.
שני  שיטה  כל  ולפי  בכיסנין,  הבאה  פת  מהו  מחלוקת  שיש  מדבריו  היוצא 
דברים האחרים נחשבים לפת גמור, וכגון למאן דאמר שפת הבאה בכיסנין הוא 

פת עם מילוי, אז פת שנילוש בדבש נחשב לפת גמור ומברכין עליו המוציא.
ואם כן מי שאכל פת הבאה בכיסנין שהוא בעצם ספק המוציא ספק מזונות, 
ואחר כך רוצה לאכול סעודת פת נמצא בספק כי אולי מחוייב עכשיו בברכת 
המזון וכשיטול ידיו ויברך המוציא ואחר כך יברך ברכת המזון יפטור גם חיוב 
זה, או שמא מחויב עכשיו בברכת מעין שלש וחייב לברך אותה. ומספק זה פסק 
הביאור הלכה )סי' קעו ד"ה ברך על הפרפרת( שלא יברך על המחיה ויסמוך על ברכת 
המזון שיברך לבסוף, דבדיעבד יוצא לכולי עלמא אפילו על פת כיסנין גמורה, 
המזון  ברכת  בעת  שיכון  וטוב  סי"ז(,  רח  )סי'  אייגר  עקיבא  ר'  בחדושי  וכמבואר 

לפטור אותם.
לפני  מזונות  שאוכל  שבאופן  שכתב,  ס"ז(  )פי"ב  לציון  אור  בשו"ת  עוד  ועיין 
הסעודה הוא נכנס לחשש שמא ברכת המזונות פוטרת את הלחם, ועל כן עדיף 
שיברך ברכה אחרונה על מיני המזונות לפני הסעודה. אך השער הציון )סימן קעו 
סק"ב( נראה שחולק על סברא זו, שכתב שהמברך בורא מיני מזונות על הפרפרת 

אינו פוטר את הפת אפילו בדיעבד.
והגאון ר' שלמה זלמן אויערבאך )הליכות שלמה תשרי פ"א הערה כ"ד( הורה שכאשר 
הסעודה  לאכול  אכילתן  בשעת  בדעתו  היה  אם  אזי  קידוש,  אחר  מזונות  אכל 
מיד, לא יברך אף אם לבסוף נשתהה קצת עד הסעודה. אבל אם לא היה בדעתו 
לאכול מיד, אף אם אחר כך נמלך ורוצה ליטול לסעודה יברך תחילה מעין שלש.
אבל יש פתרון שיכול לפתור ספק זה, אם ימשיך לאכול פת הבאה בכיסנין 
וכמבואר  שלש,  המעין  את  יפטור  המזון  ברכת  ודאי  שאז  הסעודה,  באמצע 
במשנה ברורה )סי' קעו סק"ב( דמי שאוכל קודם נטילת ידיים פירות ובדעתו לאכול 
גם בתוך הסעודה, ומכוין עכשיו לפטור גם מה שיאכל בתוך הסעודה, אם כן 
הוי הכל לצורך הסעודה ופטור מברכה אחרונה על הפירות. אך כל זה רק באם 
אוכל מאותו מין פת הבאה בכיסנין בתוך הסעודה, וכגון אם אכל פת שנילושה 
במי פירות שימשיך ויאכל ממין זה, מכיון שלפי השיטה שפת הבאה בכסנין הוא 
פת שנילושה במי פירות, אז פת שכוססין אותה ברכתה המוציא, ואם כן לפני 
מין  הסעודה  בתוך  כשאוכל  מידי  מהני  לא  שלש,  במעין  מחויב  היה  הסעודה 
שודאי המוציא, ואינו נפטר מהספק ]ובזמנינו אין חשש זה מכיון שרובא דרובא 

של המיני מזונות הם נילושים במי פירות ואם כן הם מאותו המין[.
ואי אפשר להקשות לפי זה אם כן איך אפשר לברך מזונות על מין פת הבאה 
בכיסנין שנילושה במי פירות ואחר כך לאכול גם ממין שכוססין אותם, דיש לומר 
דהוי תרתי דסתרי שלא בבת אחת ולכן מקילין בזה, אבל כאן שהיה מחויב בודאי 
במעין שלש ועכשיו אוכל בתוך הסעודה מין שספק מזונות וספק המוציא לא 
פתר את הספק בכלום, מכיון שעל הצד שהוא המוציא אינו המשך של פת הבאה 

בכיסנין שאכל קודם הסעודה. 
ויש חולקים על כל זה וסוברים שאין מחלוקת בגדר פת הבאה בכיסנין ומר 
אמר חדא ומר אמר חדא ולא פליגי, שהטעם שפת הבאה בכיסנין ברכתו מזונות 
ולא המוציא הוא כמו שכתב השולחן ערוך הרב )סי' קסח ס"ה( וזה לשונו: 'במה 
מיני  אבל  עליו,  סעודתו  לקבוע  אדם  בני  שדרך  גמור  בלחם  אמורים  דברים 
לחמים שיתבאר לפנינו שאין דרכם של בני אדם לקבוע סעודתם עליהם אין 
מברכין עליהם המוציא וברכת המזון, רק בורא מיני מזונות וברכה אחת 
מעין שלש'. ולפי זה אין שום נפק"מ במיני פת הבאה בכיסנין, ובספק 
הנ"ל יכול לאכול בתוך הסעודה אף מין אחר של פת הבאה בכיסנין 

ויוצא מכלל ספק.
העולה לדינא:

את  לאכול  בדעתו  ואין  מזונות  מיני  על  בבוקר  בשבת  המקדש  א. 
אויערבאך  הסעודה מיד, אף אם לבסוף לא נשתהה פסק הגרש"ז 
זצ"ל שיברך מעין שלש. ב. אם בדעתו לאכול מיד את הסעודה לא 
יברך אחריו דספק ברכות להקל. ג. לכתחילה כדי לפתור ספק זה 

יאכל בתוך הסעודה דבר שברכתו מזונות, ויצא מכלל ספק.

newsletter.mechubarim@gmail.com  :להצטרפות לקבלת העלון במייל

ו
 לשאלות בהלכה:

rav@abiryaakov.com | 8 02-803-9999 שלוחה
לתגובות:

9917936@gmail.com

ליבון דהלכתא
הרה"ג שמחה בונם עקשטיין 

המשך מעמ' ה'

דעת השו"ע ]נפל למשכב[:
והנה בשו"ע אמנם לא מובא מזה דבר, אבל אולי ניתן להוכיח 
קצת מדבריו כמאן ס"ל, דאיתא בשו"ע )או"ח סימן ריט ס"ח( לגבי חולה 
שצריך לברך הגומל, דלדעת השו"ע בכל חולי צריך לברך אפילו 
חולי שיש  רק על  ולדעת הרמ"א מברכים  חולה של סכנה,  אינו 
דוקא  כ"ד( כתב דאף לדעת השו"ע מ"מ  )ס"ק  ובמשנ"ב  בו סכנה, 

כשעלה למטה אבל במיחוש בעלמא אינו מברך אף לדעה זו.
ויש לומר בזה, דאולי דעתם כדעת המהר"ל הנ"ל דכל עוד שלא 
נפל למשכב אינו בגדר חולה לענין ביקור חולים, ולכן גם כאן אף 
לדעת השו"ע שמברכים על חולי שאין בו סכנה עדיין צריך שיהא 

נפל למשכב. 
חלה ג' ימים:

ומביאור הלכה )שם ד"ה כגון( יש קצת משמעות דלענין מצות ביקור 
חולים זה רק כשחלה ג' ימים, שהביאור הלכה מסתפק במה שכתב 
הט"ז שכשמוטל ג' ימים במטה צריך לברך, וכתב הבאה"ל שמה 
שכתב הט"ז מובא באמת לגבי ביקור חולים שהרחוקים מותרים 
לבקר רק אחרי ג' ימים, ואין זה ענין לדברי הרמ"א שקאי על חולה 
מסוכן, שבו ודאי אף בפחות מג' ימים חייב בברכה, ואם יש מקום 
לדברי הט"ז ממשיך הבאה"ל זה דוקא לדעת השו"ע שמברך אפילו 
בחולה שאין בו סכנה, וע"ז אפשר לומר שדוקא כשחלה ג' ימים 
שאז צריך לבקשת רחמים, עכ"ד. קצת נראה מתוך דבריו שיתכן 
שאף לדעת המחבר אינו נחשב לחולה לפני ג' ימים, שהרי אינו 
צריך אפי' לבקש רחמים וא"כ אזלא ליה חד מעיקרי הטעמים של 
לחלק  שיש  והגם  הבאה"ל.  לדעת  מצוה  בזה  אין  ואולי  המצוה, 
הרבה בין הדינים של ברכת הגומל לבין דיני ביקור חולים אמנם 

קצת ראי' יש כאן שלא נקרא חולה אא"כ נפל למשכב. 
מיחוש בעלמא:

שוב ראיתי בברכי יוסף להחיד"א )בסימן של ס"ד( שיש שם משמעות 
מדבריו שאף על מחוש בעלמא יש מצוות ביקור חולים עיי"ש.

לחזקו אחר שהבריא:
שוב מצאתי בשלמי נדרים )על מסכת נדרים בסוגיא שם(, שכתב שחולה 
שלא  לשומרו  ויש  גמור  בריא  אינו  עדיין  חמה  ששלפתו  לאחר 
יחזור לחליו )וכעין זה תוס' חולין טו:(, ומדבריו יוצא חידוש שגם לאחר 
שנתרפא אם היא עדיין חלוש המזג ויש לשומרו שלא יחזור לחליו 
עדיין ניתן לקיים בו מצוות ביקור חולים. כעין זה איתא בדרשות 
כתב סופר )דרשות לח"ק( שלחזק גופו של חולה לאחר שהבריא כבר 

כדי שלא יחזור לחליו זהו ג"כ מצות ביקור חולים.
העולה לדינא: 

אף בחולה שאין בו סכנה יש בו מצוות ביקור חולים, אם חלה 
כל גופו ונפל למשכב ]אם נפל למשכב ג' ימים לכו"ע, ואף בפחות 
מצוות  בו  יש  הט"ז(  לדעת  מציינים  )שאינם  פוסקים  רוב  לדעת  ימים  מג' 

ביקור חולים[. 

שיש  דמי  שפיר  ג"כ  קצת  חלוש  ועדיין  והבריא  שחלה  וכן 
בו עדיין מצוות ביקור ]כי לא מצאנו מי שיחלוק במפורש על מה 

שנראה מתוס' )חולין טו:([.

לו מאוד מאבר  וכואב  נפל למשכב אלא שחלה  אבל כשלא 
אחד, בזה יש לנו מחלוקת לכאורה שלא הוכרעה, וקצת ראיה 

משו"ע ורמ"א שלא נקרא חולה לענין זה. 


